
434Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

doi.org/10.70446/ephemera.v9i18.7981

CONFESSIONAL, DE TENNESSEE WILLIAMS: 
uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

CONFESSIONAL, BY TENNESSEE WILLIAMS:
An Anatomy of Exclusion in American Society

Luis Marcio Arnaut de Toledo
https://orcid.org/0000-0002-9301-2339



435Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

Confessional, de Tennessee Williams: 
uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Resumo: Este artigo examina a peça em um ato Confessional, de Tennessee Williams, compreendendo-a 
como uma dramaturgia que problematiza as contradições sociais e culturais no período de inflexão 
histórica dos Estados Unidos entre os anos 1960 e 1970. Para tanto, adota-se uma análise dramatúrgica 
baseada no método dialético, que permite articular forma e conteúdo no exame de obras artísticas. 
A pesquisa parte do problema de como Williams reelabora a cena teatral em diálogo com a crise 
do American Dream, contrapõe essa perspectiva à leitura de que suas peças finais seriam apenas 
fragmentárias ou decadentes e busca alcançar uma síntese que situe a peça como expressão estética 
de um momento histórico marcado por transformações políticas e culturais. O objetivo é, assim, 
investigar de que modo os recursos estruturais da peça - o espaço do bar, os solilóquios confessionais, 
a fragmentação narrativa - podem ser compreendidos enquanto fenômenos sociais e históricos, 
desvelando contradições entre exclusão, memória e resistência. Como conclusão, o artigo demonstra 
que Confessional representa uma virada estética e política na trajetória de Tennessee Williams, ao 
transformar a margem social em espaço de pensamento crítico. A peça afirma o teatro como forma de 
resistência e de enfrentamento das contradições históricas do capitalismo.
Palavras-chave: dramaturgia estadunidense; teatro estadunidense; distanciamento brechtiano; 
teatro épico; teatro político.

Confessional, by Tennessee Williams:
An Anatomy of Exclusion in American Society

Abstract: This article examines Tennessee Williams’s one-act play Confessional, understanding it as 
a dramaturgy that problematizes the social and cultural contradictions during the historical turning 
point of the United States between the 1960s and 1970s. For this purpose, a dramaturgical analysis 
based on the dialectical method is adopted, which allows the articulation of form and content in 
the examination of artistic works. The research departs from the problem of how Williams reworks 
the theatrical scene in dialogue with the crisis of the American Dream, contrasts this perspective 
with the reading that his late plays would be merely fragmentary or decadent, and seeks to achieve a 
synthesis that situates the play as an aesthetic expression of a historical moment marked by political 
and cultural transformations. The aim is, therefore, to investigate how the structural devices of 
the play—the barroom setting, the confessional soliloquies, the narrative fragmentation—can 
be understood as social and historical phenomena, unveiling contradictions between exclusion, 
memory, and resistance. In conclusion, the article demonstrates that Confessional marks an aesthetic 
and political turning point in Tennessee Williams’s career, transforming the social margins into 
a space for critical reflection. The play affirms theater as a form of resistance and as a means of 
confronting the historical contradictions of capitalism.
Keywords: american dramaturgy; american theater; brechtian alienation effect epic theater; political theater.



436Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

1 Introdução

“Como é a sensação de nunca ter tido nada belo na vida e nem sequer saber que 
sentiu falta disso?”1

Leona, em Confessional (Williams, 1970, p. 166)

A peça Confessional (Confessionário, 1970) (Williams, 1970, p. 151-196), do dramaturgo 
estadunidense Tennessee Williams (1911-1983), é apresentada neste artigo como um documento 
artístico que captura o esfacelamento da identidade coletiva estadunidense do final da década de 
1960 e início da seguinte.

O cenário, ainda que aparentemente banal, um bar de beira de estrada, é figurado como 
um campo simbólico onde se manifestam as tensões sociais. A estrutura dramatúrgica faz uso da 
confissão em formato de solilóquios, nos quais os personagens revelam seus medos e frustrações ao 
público, em um espaço no palco chamado exatamente confessionário​. A peça expõe a psicologia dos 
personagens.

Publicada em 1970, Confessional é a formulação em um ato da peça longa Small Craft 
Warnings (Aviso aos navegantes, 1972) (Williams, 1972), versão que foi apresentada no circuito 
off-Broadway, em Nova Iorque, no Mercer Arts Center, em 1972, com o próprio Williams como 
ator. A obra cotejada, no entanto, não parece ter sido ainda levada aos palcos, a partir de uma busca 
apurada na internet e de uma consulta ao especialista Thomas Keith2. 

Confessional está inserida na produção dramatúrgica de Tennessee Williams chamada, nos 
Estados Unidos, de late plays (peças finais, escritas entre 1962 e 1983), suas peças pós-canônicas. 
Este período final de sua carreira marca um afastamento consciente e radical da estética consagrada 
de suas major plays (peças mais famosas, escritas entre 1945 e 1961) e uma aproximação deliberada 
a experimentações dramatúrgicas ligadas ao teatro físico, grotesco, camp, expressionista, metateatral 
e lírico, típicos do experimentalismo off e off-off-Broadway daquele momento3. 

O presente artigo propõe uma análise crítica da peça em questão, à luz das transformações 
sociopolíticas e culturais que marcaram os Estados Unidos nas décadas de 1960 e 1970. A investigação 
se baseia em uma abordagem dialética, para compreender como os conflitos individuais e as tensões 

1 “How does it feel to’ve never had anything beautiful in your life and not even know you’ve missed it?” (Williams, 
1970, p. 166). A tradução de todas as citações é própria.
2 Contato via plataforma Zoom em 14 set. 2025. Keith é professor adjunto de teatro na Pace University e atuou como 
produtor criativo, em 2017, da versão off-Broadway de The Mutilated (As mutiladas, 1966), de Tennessee Williams. 
Também foi editor de diversos textos do próprio Williams (incluindo coletâneas de peças em um ato inéditas) e atua 
como dramaturgo e consultor de festivais dedicados ao dramaturgo. É um dos mais renomados especialistas na obra de 
Williams nos EUA.
3 O circuito off-Broadway, surgido em Nova Iorque nos anos 1950, consolidou-se como alternativa aos altos custos de 
produção e às pressões comerciais da Broadway, permitindo maior liberdade artística em espaço bem menores. Ainda 
mais radical foi o off-off-Broadway, que se desenvolveu a partir da década de 1960 em pequenos cenários alternativos, 
como cafés, igrejas e armazéns - entre eles o Café Cino e o La MaMa Experimental Theatre Club. Caracterizou-se pela 
experimentação formal, pela recusa ao teatro comercial e pela abertura a dramaturgos inovadores, coletivos e estéticas 
ligadas à contracultura, ao teatro queer, feminista, latino, negro, entre outras, e às linguagens performativas.



437Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

dramatúrgicas da obra refletem contradições estruturais da sociedade estadunidense. Ao articular 
forma e conteúdo, busca-se evidenciar como a peça encena os impasses do sujeito em um mundo 
em crise e de que maneira Williams reelabora temas recorrentes sob uma nova chave estética e 
política em uma peça pós-canônica. 

2 Contextos históricos

As transformações sociais e políticas que marcaram os Estados Unidos no final dos anos 
1960 evidenciaram uma crise de legitimidade do Estado diante do esvaziamento da crença no 
American Dream4 (sonho americano). Confessional foi publicada nesse momento particularmente 
tenso da história estadunidense. Trata-se de um período de transição, no qual os ideais democráticos 
da primeira metade do século XX começaram a ser substituídos por um novo ciclo conservador 
na década seguinte, que se consolidaria com a eleição de Ronald Reagan (1911-2004), em 1980 
(Jameson, 1991).

Como observa Sean Purdy (2007, p. 272), o envolvimento na Guerra do Vietnã (1955-1975) 
acentuou a distância entre o discurso da liberdade e a prática concreta da repressão, revelando o uso 
sistemático da violência contra jovens e trabalhadores que resistiam ao alistamento e contestavam a 
intervenção militar. Essa contradição, ao mesmo tempo em que expunha os limites da democracia 
estadunidense, produzia um sentimento coletivo de desilusão que se manifestava na cultura, na 
política e no cotidiano das classes populares.

O movimento pelos direitos civis, liderado por figuras como Martin Luther King Jr. (1929-
1968) e Malcolm X (1925-1965), trouxe ao debate público a questão racial, enquanto organizações 
como o Partido dos Panteras Negras (1966-1982) radicalizavam a denúncia da exclusão estrutural 
da população negra (Purdy, 2007, p. 279, 261). Para Hobsbawm (1995, p. 250-288), esse processo 
se inscreve no surgimento dos chamados novos movimentos sociais, que remodelaram o imaginário 
político do Ocidente ao deslocar o foco das lutas tradicionais para incluir pautas de raça, gênero e 
sexualidade. 

No mesmo horizonte, o feminismo emergiu como força crítica contra a opressão doméstica, 
no mercado de trabalho e na vida pública, abrindo fissuras na ordem patriarcal que relegava as 
mulheres a uma posição subalterna. Em consequência, esses movimentos tencionaram a criação de 
coletivos específicos que tratavam também sobre essas questões no teatro alternativo nova-iorquino.

É nesse cenário de convulsão social que se pode compreender a fragilidade da identidade 
coletiva estadunidense. Halbwachs (2017) aponta que a memória compartilhada se ancora em 
quadros sociais estáveis, responsáveis por dar coesão a grupos e comunidades. Quando esses quadros 

4 Ideologia que naturaliza a promessa de ascensão individual pela meritocracia e pelo consumo, ocultando as contradições 
de classe, raça e gênero inerentes ao modo de produção capitalista nos Estados Unidos.



438Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

se desestabilizam, como ocorreu na conjuntura dos anos 1960 com o que se chamou de contracultura, 
surgem desagregações que enfraquecem a sensação de pertencimento. Raymond Williams (1979, 
p. 175), por sua vez, ajuda a compreender como tais experiências se expressaram culturalmente por 
meio do conceito de “estrutura de sentimento”, que capta formas de vida e percepção histórica ainda 
não institucionalizadas, mas já vividas coletivamente. O colapso da crença no American Dream, a 
repressão estatal pós-contracultura e o avanço dos movimentos sociais configuraram esse clima de 
incerteza, desilusão e contestação, que se tornou marca distintiva do período e forneceu o pano de 
fundo para experimentações artísticas e dramatúrgicas.

As transformações políticas, os conflitos sociais e a emergência dos movimentos culturais 
impulsionaram novas linguagens artísticas, voltadas a figurar a fragmentação do período. É nesse 
horizonte que a dramaturgia de Tennessee Williams, elaborada naquele momento histórico, está 
situada, marcada pelo distanciamento em relação às convenções que haviam consagrado suas peças 
anteriores mais celebradas e pela busca de formas experimentais capazes de dialogar com a crise do 
American Dream e com o esgarçamento das identidades coletivas. Entre essas obras, Confessional 
ganha relevo como testemunho desse deslocamento histórico e estético.

3 Contextos

As peças pós-canônicas passaram por um longo período de marginalização nos Estados 
Unidos, ainda não superado por completo, sendo descritas como menores artisticamente ou 
irrelevantes,5 quando, na verdade, inauguraram um momento de transgressão formal e política 
no conjunto da obra de Williams. Devem ser compreendidas, assim, como um alinhamento ao 
contexto do teatro experimental da década de 1960 (Saddik, 2008; Dorff, 1997).

O contexto do teatro experimental nos Estados Unidos configura-se como um contraste 
com a Broadway, cuja lógica comercial não correspondia plenamente à vida intelectual do país nem 
à diversidade de suas práticas culturais. Nesse período, a tradição do teatro alemão, em especial as 
contribuições de Bertolt Brecht e do expressionismo, teve presença decisiva no circuito, oferecendo 
expedientes estéticos e políticos para questionar a forma dramática clássica e a função social da cena. 

Essa atmosfera favoreceu a criação de alternativas ao teatro comercial, entre as quais se 
destaca o grupo The Living Theatre, fundado em 1947, em Nova Iorque. Este coletivo, identificado 

5 David Kaplan (2011, p. 183-208) analisa a recepção das late plays nos Estados Unidos, sublinhando a virulência de 
críticas permeadas por motivos bastante específicos: homofobia e etarismo. O jornalismo cultural da época, incapaz de 
reconhecer a especificidade estética dessa dramaturgia, afastada das convenções dominantes do teatro estadunidense, 
reagiu com hostilidade a essas obras que desafiavam expectativas consolidadas e assumiam o desconforto estético como 
procedimento. Entre os nomes mais influentes dessa crítica depreciativa figuram, entre outros, Howard Taubman 
(1907-1996), Henry Luce (1898-1967), George Jean Nathan (1882-1958), Lenny Bruce (1925-1966) e Richard Sharp 
(1915-1997), apontados por Kaplan como responsáveis por consolidar a imagem de ruína em torno das late plays e da 
própria pessoa de Tennessee Williams na época.



439Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

como uma das matrizes do off-Broadway e do posterior off-off-Broadway (Aronson, 2000), formulou 
um projeto artístico radical: deslocava o lugar do ator, redefinia a função do público, relativizava a 
centralidade do texto escrito e contestava a própria noção de edifício teatral como espaço fixo de 
representação. 

Segundo Aronson (2000, p. 42-74), enquanto outros grupos off-Broadway se inclinavam ao 
neosimbolismo ou ao chamado teatro do absurdo, o The Living Theatre buscava iluminação nas 
artes visuais contemporâneas, nos happenings e nas teorias de John Cage (1912-1992), Gertrude 
Stein (1874-1946) e Antonin Artaud (1896-1948), abandonando a narrativa linear e o psicologismo 
para criar eventos estruturados em sons, movimentos e objetos, mais próximos de uma extensão da 
vida cotidiana do que de sua representação mimética. Essa orientação radical fez com que o grupo 
se diferenciasse de outras companhias; instaurava-se uma verdadeira ruptura, na qual o teatro se 
configurava como espaço de experiência coletiva. É por isso que o The Living Theatre, embora 
nascido no circuito off-Broadway, acabou por se tornar matriz do que mais tarde se reconheceria 
como o off-off-Broadway, em cujo âmbito Tennessee Williams também encontraria ressonâncias e 
afinidades em suas late plays.

A emergência desse circuito experimental evidenciou que a cultura teatral estadunidense não 
podia ser reduzida ao paradigma da Broadway, mas se constituía também a partir de experiências 
contraculturais e de até uma espécie de vanguarda6, como denomina Aronson (2000). 

Diante disso, o teatro estadunidense mainstream vivia, então, o declínio da chamada era 
dourada da Broadway e expulsava progressivamente as vozes dissonantes e desviantes do centro 
cultural, empurrando dramaturgos, como o consagrado Williams, para margens produtivas 
menos prestigiadas e mais arriscadas. A permanência de estruturas dramatúrgicas de fácil recepção 
nesse circuito, ainda calcadas nos modelos realistas e nas chamadas peças bem-feitas7, restringia o 
mercado para experimentações formais. Em contrapartida, os circuitos off e off-off-Broadway, os 
coletivos insurgentes e os novos paradigmas do teatro físico, grotesco e pós-realista floresciam como 
alternativa estética e ética (Poland; Mailman, 1972), porém tachados de modismos excêntricos. 
Nesse contexto, Confessional condensa a virada estética, política e existencial que marcou a produção 
dramatúrgica dos últimos 20 anos de Tennessee Williams.

6 A utilização dessa palavra para qualificar o circuito experimental estadunidense mostra-se conceitualmente 
problemática, uma vez que, em sua acepção histórica, o termo remete aos movimentos artísticos europeus do início 
do século XX (como o futurismo, o dadaísmo, o surrealismo ou o construtivismo), caracterizados por um espírito 
programático de ruptura estética e política. Ao aplicar essa designação ao teatro experimental estadunidense, que se 
consolida apenas a partir das décadas de 1950 e 1960, Aronson (2000) reconhece que se trata de um uso deslocado 
temporalmente: trata-se de uma vanguarda tardia, expressão que evidencia como os Estados Unidos assimilaram, de 
forma dilatada no tempo, tendências que já haviam sido inauguradas e esgotadas na Europa. Em outras palavras, 
não se trata de vanguarda no sentido clássico do termo, mas de uma adaptação prolongada daquelas experiências, 
reconfiguradas dentro do contexto contracultural dos EUA.
7 As chamadas peças bem-feitas (pièces bien faites) correspondem ao modelo dramatúrgico burguês do século XIX, 
caracterizado por enredo linear, causalidade rigorosa, resolução harmoniosa dos conflitos e construção voltada ao 
entretenimento e à verossimilhança.



440Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

4 Sinopse e aspectos gerais de Confessional

Confessional integra a coletânea Dragon Country - A Book of Plays (Williams, 1970, p. 151-
196) e tem a estrutura aberta, seu espaço cenográfico reduzido, um bar à beira-mar, a linguagem 
crua e antipoética e a arquitetura dramatúrgica fragmentada, o que a sintoniza, de fato, com o 
espírito do teatro experimental que tentava sobreviver nos ambientes alternativos de Nova Iorque e 
de algumas cidades da Costa Leste8. A rubrica inicial de Confessional informa:

A cena é uma evocação levemente não realista de um bar à beira-mar, situado 
em uma daquelas cidades costeiras entre Los Angeles e San Diego. O local atrai 
um grupo de frequentadores habituais, quase todos tão íntimos uns dos outros 
que o ambiente se assemelha a um clube comunitário, no qual muitos passam a 
noite inteira. Idealmente, as paredes do bar, nos três lados, devem sugerir o efeito 
de uma névoa vinda do oceano. Um letreiro de neon azul sobre a porta anuncia: 
Monk’s Place. O balcão atravessa o palco em diagonal, do fundo à frente; sobre 
ele, está suspenso um grande peixe-agulhão envernizado, cujo bico escancarado e 
olhos esbugalhados lhe conferem uma expressão constante de espanto. Há cerca 
de três mesas, cada uma iluminada por um lampião de tempestade, aceso apenas 
quando aquela mesa é utilizada na ação. Próximo à entrada, encontra-se a jukebox; 
na parede à esquerda, as portas que levam aos lavatórios feminino e masculino. 
Ao fundo, atrás da última mesa, ergue-se uma escada que conduz aos aposentos 
do dono do bar, devendo ser “mascarada” acima dos primeiros degraus (Williams, 
1970, p. 153, grifo do autor)9.

Nesse bar, onde transitam ex-operários, veteranos, prostitutas, alcoólatras e jovens em 
fuga, não há idealização nem redenção. A peça constrói, assim, um retrato descarnado de sujeitos 
devastados pelo fracasso do sistema capitalista e pelos efeitos subjetivos da marginalização. “A 
literatura é parte de um processo social real” (Williams, 1979, p. 41) e é nesse processo literário/
artístico que Confessional se encontra: como testemunho de um mundo em decomposição e de 
corpos à deriva perante o sonho americano e o American Way of Life.

A peça é, também, uma crítica à marginalização que o próprio Williams sofria enquanto artista 
naquele momento histórico, quando era desqualificado pela crítica autorizada por abandonar os moldes 
tradicionais que consagraram sua dramaturgia nos anos 1940 e 1950 (Kolin, 2002, p. 109-110). 

8 Alguns dos principais coletivos que compunham esse circuito experimental foram o Theatre Genesis, fundado em 
1964 na St. Mark’s Church, associado a obras de Sam Shepard (1943-2017) e Lanford Wilson (1937-2011); o The 
Open Theatre, dirigido por Joseph Chaikin (1935-2003); o The Performance Group, criado por Richard Schechner 
(1934-); o Bread and Puppet Theatre, fundado por Peter Schumann (1934-);  e o Teatro Campesino, idealizado por 
Luis Valdez (1940-).
9 “The scene is a somewhat nonrealistic evocation of a bar on the beach-front in one of those coastal towns between 
Los Angeles and San Diego. It attracts a group of regular patrons who are nearly all so well known to each other that it 
is like a community club, and most of these regulars spend the whole evening there. Ideally, the walls of the bar, on all 
three sides, should have the effect of fog rolling in from the ocean. A blue neon outside the door says: Monk’s Place. The 
bar runs diagonally from upstage to down; over it is suspended a large varnished sailfish, whose gaping bill and goggle-
eyes give it a constant look of amazement. There are about three tables, with hurricane lamps, each of which is turned 
on only when that particular table is being used in the play. Near the entrance is the juke box, and in the wall at left are 
doors to the ladies’ and gents’ lavatories. A flight of stairs ascends from behind the back table, giving access to the bar-
owner’s living quarters. The stairs should be “masked” above first few steps” (Williams, 1970, p. 153, grifo do autor).



441Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

Esse processo vivido por Williams se manifestava sobretudo no campo da recepção crítica. 
Como observa David Kaplan (2011, p. 183-208), a partir dos anos 1960 suas peças foram classificadas 
apenas pelo prisma de suas obras dos anos 1940 e 1950, desqualificando qualquer tentativa de 
ruptura estética: as formas mais livres ou discursos desviantes das normas foram tomados como 
sinal de decadência pessoal (Kaplan, 2011), quando, na verdade, revelavam um esforço consciente 
de explorar minimalismos, fragmentações e linguagens não realistas, em sintonia com experiências 
de Samuel Beckett (1906-1989), Harold Pinter (1930-2008) e Edward Albee (1928-2016), que, 
por sua vez, eram celebradas pela mesma crítica. 

Nessa medida, o sofrimento do dramaturgo não se resume a problemas de saúde mental, 
embora estes também marcassem sua vida, junto com a imersão cada vez maior nas drogas, na 
depressão e no alcoolismo, mas à condição de artista em luta contra um sistema cultural que 
rechaçava reordenações estéticas e o empurrava para as margens, associando seu experimentalismo 
ao fracasso.

Confessional é de fato uma inovação na linguagem teatral daquele momento: a fragmentação 
da forma, o hibridismo de gêneros, os monólogos confessionais e os elementos metateatrais articulam 
uma estética sobre a falência, próxima daquilo que Fredric Jameson (1996, p. 56) denominaria 
de “lógica cultural do capitalismo tardio”, na qual os conteúdos simbólicos são esvaziados e 
reconfigurados como resíduos de um tempo esgotado.

As ações da peça se desenrolam em uma única noite, no bar Monk’s Place, frequentado por 
figuras decadentes e solitárias que compartilham suas histórias de vida entre bebidas e desabafos. 
Leona, uma cabeleireira alcoólatra e agressiva, domina o espaço e quase a peça toda com sua 
presença descontrolada. Ela agride Violet, uma mulher emocionalmente instável, acusando-a de 
flertar com Bill, o jovem gigolô com quem Leona compartilha seu trailer, ao sustentá-lo emocional e 
financeiramente. No bar há, também, Monk, o dono; Doc, um médico aposentado por alcoolismo; 
Steve, um cozinheiro frustrado; e um casal sem nomeação: o Rapaz de Iowa e um roteirista de 
cinema cínico e desiludido, Homem jovem, com quem o Rapaz de Iowa teve uma experiência 
sexual frustrada.

Ao longo da noite, os personagens se revezam no centro do palco, o confessionário, onde 
há uma iluminação especial para se dirigirem diretamente ao público, revelando suas carências, 
ressentimentos, frustrações, segredos e desejos não realizados. Isso expõe, cada vez mais a 
desintegração do American Dream e a crítica social do dramaturgo.

DOC (virando-se no banquinho do bar, copo na mão): Você não pode fazer piadas 
sobre o nascimento e não pode fazer piadas sobre a morte. São milagres, milagres 
sagrados, ambos, sim, é isso que eles são, embora, hoje em dia, estejam quase 
sempre cercados por expedientes que parecem lhes roubar a dignidade.
Nascimento? Luvas de borracha, água fervida, fórceps, tesouras cirúrgicas.
E a morte? - O chiado de um balão de oxigênio, a picada de uma agulha 
hipodérmica para apagar a luz de pânico nos olhos que se apagam, tubos nos 
braços e nos rins, algodão absorvente enfiado no reto para conter os excrementos 
quando o ser... quando o ser cessa (durante esse discurso, ou talvez antes dele, ele 



442Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

avança para o foco de luz, no centro do proscênio, que serve de confessionário para os 
personagens).
-É difícil enxergar além dessa nuvem de parafernália irreverente. Mas por trás 
delas estão os santos mistérios do nascimento e da morte... São tão obscuros 
quanto o rosto de Deus, cujo rosto é obscuro porque é o rosto de um homem 
negro; sim, é isso mesmo, um negro, sim. Sempre imaginei que Deus fosse um 
homem negro, sem luz no rosto. Ele se move na escuridão como um mineiro 
negro no fundo de uma mina de carvão sem luz, completamente encoberto pelas 
irrelevâncias e irreverências do culto público - levantar-se para cantar, ajoelhar-se 
para rezar, sentar-se para ouvir as banalidades de um pregador (o foco de luz se 
apaga e ele retorna ao bar para colocar o copo) (Williams, 1970, p. 169-170).

Acima, o monólogo confessional de Doc desmonta dois dos pilares simbólicos mais 
celebrados pela ideologia estadunidense - o nascimento e a morte - ao expor como ambos, em 
vez de experiências sublimes e dignas, são reduzidos, à luz do capitalismo tardio, a procedimentos 
técnicos e mercantilizados, esvaziados de sentido pela parafernália hospitalar. Essa dessacralização 
ecoa o esvaziamento da crença no sonho americano, cuja promessa de liberdade, prosperidade e 
transcendência espiritual já não encontra correspondência na realidade social. Ao evocar a imagem 
de Deus como um homem negro invisibilizado, obscurecido pelas irrelevâncias do culto público e 
das convenções religiosas, Doc explicita a exclusão e o racismo estrutural que corroem a narrativa 
nacional. Assim, a fala revela que, sob a superfície do progresso material e do otimismo coletivo, 
o sonho americano se converte em um simulacro marcado pela perda de autenticidade, pela 
desigualdade e pela alienação.

Leona, entre surtos de fúria e melancolia, tenta proteger o Rapaz de Iowa, mas é rejeitada. O 
jovem vai embora de bicicleta, reflexivo e assustado com a consciência de sua orientação sexual, que 
acaba de assumir. A peça termina de forma fragmentada, sem restauração da ordem ou superação 
dos conflitos - expedientes claros da peça em um ato, por ser sucinta: os personagens permanecem 
presos em seus ciclos de frustração, enquanto o bar retoma sua rotina, indiferente às pequenas 
tragédias que ali se desenrolam.

Leona, Violet, Doc, Bill e os demais são produtos de uma conjuntura histórica e de uma 
cultura que, sob o verniz da liberdade e do progresso, é o próprio capitalismo - em sua lógica 
heteronormativa, produtivista e higienista - que sacrifica as formas de vida que não se adequam ao 
seu padrão. “A tradição dos oprimidos nos ensina que o ‘estado de exceção’ é a regra” (Benjamim, 
1987, p. 226, grifos do autor), esse é exatamente o sentido dramatúrgico de Confessional. A exceção 
não se dá como ruptura, mas como cotidiano: os personagens vivem permanentemente sob essa 
condição.

A promessa de liberdade do American Dream convive com práticas de exclusão, medicalização 
dos corpos e marginalização das formas de vida dissidentes. É nesse sentido que Leona, Doc, Violet 
e Bill revelam-se como figuras liminares, com um cotidiano no qual a precariedade é norma. O bar 
funciona, assim, como microcosmo da sociedade estadunidense, reproduzindo a solidão, a violência 
e os mecanismos de controle típicos de um sistema capitalista que reduz experiências a mercadorias 
e rituais a rotinas vazias.



443Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

Essa dinâmica pode ser compreendida à luz do pensamento de Louis Althusser (1999), para 
quem as ideologias são instâncias materiais que constituem os sujeitos. O processo de assujeitamento 
é central: os indivíduos se reconhecem como livres, mas essa liberdade é mediada por práticas 
sociais e aparelhos ideológicos que delimitam o campo de ação e desejo. Em Confessional, a cena 
do bar exemplifica essa tensão: os personagens se percebem autônomos, mas são interpelados por 
discursos heteronormativos, pela lógica produtivista e pela medicalização dos corpos. São sujeitos 
interpelados por ideologias que prometem emancipação, mas acabam por mantê-los em posições 
de exclusão. Williams figura, assim, a dialética entre liberdade e assujeitamento, revelando o caráter 
contraditório da subjetividade sob o capitalismo tardio.

A fala de Leona abaixo condensa o colapso subjetivo dos personagens da peça. O uso visceral 
da imagem do coração que não pode vomitar traduz a precariedade emocional imposta pela exclusão 
social e pela solidão crônica em uma sociedade que mercantiliza os afetos:

LEONA: Você tem sorte de estar com enjoo no estômago, porque o estômago 
pode causar vômito, mas quando é o coração que está doente, aí é que é terrível, 
porque o coração não pode vomitar as memórias de uma vida inteira. Eu queria 
que meu coração pudesse vomitar, queria que ele pudesse pôr pra fora as desilusões 
da minha vida, meus dias num salão de beleza e minhas noites num trailer. Não 
me surpreenderia nem um pouco se eu dirigisse sozinha até Sausalito esta noite. 
Sozinha... (Williams, 1970, p. 168)10.

Ao dar voz aos desenraizados da estrutura social tradicional, Confessional reconfigura 
os limites do teatro e da política, colocando em cena a experiência da exclusão, da abjeção e do 
desencanto. Nesse contexto, pode ser compreendida como documento histórico enquanto formas 
artísticas que revelam contradições sociais do final da década de 1960 e início da seguinte. Esse 
conceito, nesse caso, aproxima-se da noção de documento como vestígio histórico (Le Goff, 1990), 
isto é, como material que permite compreender as relações sociais e políticas inscritas em um 
determinado contexto. A peça transforma a ficção em experiências coletivas, revela-se com uma 
poética insurgente, na qual a dramaturgia expõe o real, convertendo a cena em espaço crítico de 
leitura da sociedade. Expandindo-se do privado para o público.

5 Expedientes brechtianos em formato de confessionário

O pensamento dramatúrgico de Bertolt Brecht (1898-1956) no contexto estadunidense 
surgiu a partir de um processo lento, conflituoso e profundamente transformador. Embora seu 
nome já circulasse no meio intelectual europeu desde as décadas de 1920 e 1930, sua presença física 

10 “LEONA: You´re lucky you´re sick at your stomach because your stomach can vomit but when you´re sick at your 
heart, that´s when it´s awful, because your heart can´t vomit the memories of your lifetime. I wish my heart could 
vomit, I wish my heart could throw up the heartbreaks of my lifetime, my days in a beauty shop and my nights in a 
trailer. It wouldn´t surprise me at all if I drove up to Sausalito alone this night. With no one...” (Williams, 1970, p. 
168).



444Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

nos Estados Unidos, entre 1941 e 1947, marcou a transposição, ainda que tardia, de sua teoria 
teatral para o palco estadunidense. Conforme aponta James K. Lyon (1980, p. 3), Brecht chegou 
aos Estados Unidos sob o signo da derrota: exilado do regime nazista, financeiramente instável 
e artisticamente isolado, enfrentou dificuldades para legitimar suas ideias em um meio teatral 
profundamente enraizado nos princípios do drama burguês e da identificação catártica, expedientes 
que batiam de frente com a sua própria técnica de teatro político e reflexivo.

A estada de Brecht nos Estados Unidos insere-se em uma conjuntura em que o exílio intelectual 
não se limitava à perda do território natal, implicava sobretudo em um reposicionamento radical 
diante de novos regimes de produção cultural. A Califórnia dos anos 1940, com sua Hollywood em 
expansão e seu teatro submetido às exigências do mercado, não era um espaço de acolhimento do 
estrangeiro. Era, claramente, um laboratório das contradições entre arte e mercadoria. 

Na Europa, a perseguição nazista representava o aniquilamento material da vida artística. 
Nos Estados Unidos, Brecht teve que encarar o risco de assimilação pela indústria do entretenimento 
e pela lógica da repetição espetacular. É nesse terreno que se torna possível compreender por que 
Brecht, mesmo isolado e rejeitado naquele país estranho, encontrou as condições para explicitar, de 
modo ainda mais rigoroso, a necessidade de um teatro que resistisse tanto ao autoritarismo político 
quanto ao conformismo estético.

Nos anos 1930, o teatro estadunidense operava majoritariamente sob a lógica do realismo 
psicológico, do naturalismo social e das estruturas narrativas fechadas, influenciado pelo modelo 
das peças bem-feitas e pela tradição stanislavskiana, especialmente no seio do Group Theatre11. 

Essa condição explica por que o esforço de Brecht em consolidar-se artisticamente nos EUA 
enfrentou obstáculos institucionais e ideológicos. A língua inglesa representava um obstáculo, mas 
o núcleo do problema estava na hegemonia de um teatro ancorado no naturalismo e na psicologia 
burguesa. Em contrapartida, Brecht insistia em técnicas que buscavam interromper a passividade 
do espectador, instaurando a distância crítica e a reflexão do público. Assim, sua inserção no espaço 
teatral estadunidense não se traduz em assimilação, mas em abalo produtivo, que explicitou as 
tensões entre um teatro transformador e uma cena moldada pelo consumo imediato.

Reconhecem-se as matrizes do teatro épico brechtiano a partir do final da década de 1956, 
quando foi enfim traduzido nos EUA. Isso implica situar o teatro ou a dramaturgia estadunidense 
em um horizonte estético muito mais amplo do que uma simples reação ao drama burguês. A obra 
de Brecht recupera elementos do teatro popular medieval, com sua estrutura fragmentada, sua 
oralidade direta e sua relação orgânica com o público; reelabora, a partir de Shakespeare (1564-

11 Foi uma companhia teatral estadunidense fundada em 1931, em Nova Iorque, por Harold Clurman (1901-1980), 
Cheryl Crawford (1902-1986) e Lee Strasberg (1901-1982). Influenciada pelo que se conhecia até então do Sistema de 
Stanislavski, conhecido como “O método”, uma interpretação bastante particular da obra do teatrólogo russo, ressaltava 
o que se considerou conceitualmente de realismo psicológico na dramaturgia da época. Buscava um teatro socialmente 
engajado, voltado à classe trabalhadora e à crítica das desigualdades por esse viés então realista, depois absorvido pelo 
sistema e pela Broadway (Carnicke, 2009, p. 41-44; 50-51).



445Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

1616), a multiplicidade de vozes e a recusa à linearidade clássica; e encontra no teatro chinês modelos 
de gestualidade e de distanciamento que lhe oferecem recursos para desestabilizar a naturalização 
da cena. Essa operação não corresponde a um exercício erudito de citação de tradições, mas à 
construção de uma forma que pretende intervir criticamente no presente histórico (Jameson, 
1999). Ao recompor essas referências em uma síntese dialética, a obra de Brecht afirma um projeto 
estético incompatível com os padrões dominantes nos Estados Unidos. Sua proposta não era apenas 
alternativa, mas disruptiva: transformava a relação entre palco e público em terreno de crítica e de 
confronto social.

O conceito de Verfremdungseffekt, frequentemente traduzido como efeito de distanciamento 
ou efeito de estranhamento, um dos núcleos mais discutidos da poética brechtiana, visa a deslocar 
a recepção do espectador do registro da identificação passiva para o da reflexão crítica. Ao romper 
a ilusão de transparência do palco, produz a percepção de que a realidade social não é natural, 
mas histórica, sujeita a transformações. A diversidade de traduções/interpretações livres do termo 
revela, justamente, sua densidade conceitual: distanciamento ressalta a suspensão do envolvimento 
imediato, enquanto estranhamento enfatiza a dimensão de surpresa e desnaturalização diante do 
que é familiar. Ambas as opções, ainda que insuficientes isoladamente, apontam para o mesmo 
horizonte teórico - a recusa da catarse como forma dominante de recepção.

O ponto fundamental do Verfremdungsefekt é a manutenção da consciência 
da audiência acerca do caráter de ilusão da representação. O ator rejeita a 
transformação total na personagem, mantendo-se como um intermediário entre 
o texto e a plateia. Preferencialmente, não representa o fato por meio da ação, mas 
o narra como testemunha do acontecido - Brecht, nesse ponto, substitui o termo 
“ator” por “demonstrador”. A cena deve permitir que surjam no palco elementos 
técnicos, como as fontes de luz e contrarregras, que introduzem e retiram objetos, 
antes fora do campo de visão do espectador, o que evidencia a convenção. Só 
com o alerta que é o Verfremdungsefekt, o “esforço para os incidentes apresentados 
parecerem estranhos ao público” (Brecht, 1967, p. 142)12, a plateia não fica à 
mercê das eficientes técnicas cenográficas e de atuação e, consequentemente, da 
empatia, que trabalha no subconsciente e que faz a audiência se identificar tão 
fortemente com as personagens a ponto de perder seu senso crítico. O efeito de 
distanciamento não pretende excluir completamente o pathos, mas direciona as 
emoções do público a um espaço crítico, no qual não precisam corresponder 
integralmente às das personagens representadas (Oliveira, 2017, p. 279, grifos 
do autor).

Essa polissemia tradutória/interpretativa foi observada por estudiosos como John Willett 
(1985) e, mais recentemente, por Fredric Jameson (1999), que destacam a dificuldade de fixar um 
equivalente em outras línguas sem perda de nuance. Mais do que decidir por uma tradução única, 
importa reconhecer que o Verfremdungseffekt deve ser entendido como um expediente crítico do 
teatro épico, um recurso que transforma cada cena em ocasião de análise social

12 Cf.: BRECHT, Bertold. Cena de rua  - Modelo de uma cena de teatro épico.  In:  BRECHT, Bertold .  Teatro 
dialético.  Tradução de  Luiz  Carlos Maciel e Sérgio Micelli.  Rio de Janeiro:  Civilização Brasileira, 1967. p. 141-152.



446Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

Tal conceito foi inicialmente recebido com perplexidade e até desprezo por parte da crítica 
estadunidense naquele momento e, inclusive, de alguns colegas de esquerda, como o dramaturgo 
e crítico teatral John Howard Lawson (1894-1977), que chegou a classificar seus princípios como 
absurdos (Lyon, 1980, p. 14). A primeira tentativa de encenar uma peça sua em Nova Iorque, Mãe 
coragem (Mutter Courage und ihre Kinder, 1939), resultou em um fracasso tanto artístico quanto 
financeiro (Brecht; Hecht, 2005), evidenciando a distância entre sua teoria e o repertório dominante 
no teatro mainstream da Broadway.

O termo utilizado por Lawson, ao avaliar a teoria brechtiana, revela mais do que uma simples 
discordância estética: evidencia a dificuldade de assimilação de uma proposta dramatúrgica que se 
chocava com as convenções hegemônicas do teatro estadunidense. Classificar os princípios do teatro 
épico como sem sentido ou absurdo desqualificava o projeto crítico de Brecht e reiterava a força 
ideológica do regime estético-afetivo do palco-mercadoria estadunidense. A recepção hostil deve, 
portanto, ser lida como expressão de uma resistência estrutural a formas artísticas que recusavam 
o pacto com o realismo burguês e deslocavam o espectador de sua posição passiva para um lugar 
de análise social, pois eram tidas apenas como experimentais - sendo esse o papel que Tennessee 
Williams assumiu em suas incompreendidas e negligenciadas late plays.

Contudo, essa rejeição inicial não impediu que expedientes brechtianos encontrassem 
ressonância em circuitos alternativos, como grupos universitários, coletivos experimentais e o circuito 
off e off-off-Broadway. Nesses espaços, a acusação de absurdo converteu-se em ponto de inovação. 
Em chave dialética, a proposta brechtiana, ao provocar desconforto e estranhamento, revelava a 
inadequação das formas tradicionais diante de uma sociedade em transformação, confrontada 
pelo conjunto emergente de expedientes contraculturais, e apontava para a necessidade de novas 
linguagens capazes de articular arte e política.

Por sua vez, a percepção de Brecht sobre o teatro estadunidense como produto do capitalismo 
colonial é fundamental para compreender a distância entre sua prática e a lógica mercadológica 
dominante. No exílio, escreveu em seu diário em 22 de outubro de 1941: 

Aqui a atitude para com o dinheiro denuncia o capitalismo colonial. Tem-se a 
impressão de que todo mundo aqui está onde está porque está de partida. Só está 
nos Estados Unidos para ganhar dinheiro. É nômade o teatro, feito por quem 
está de passagem, para quem está perdido. Time is money. Tipos pré-fabricados se 
reúnem no palco, os ensaios são simples trabalhos de montagem. Ninguém mora 
nas colônias (Brecht; Hecht, 2005, p. 15). 

Brecht usa a expressão capitalismo colonial para nomear uma forma de capitalismo que 
opera com lógica de colônia: extrativa, de passagem, sem vínculos nem responsabilidade com a 
vida local. No trecho de seu diário, ele aplica isso ao teatro comercial dos EUA: gente nômade 
produz mercadorias culturais padronizadas, peças pré-fabricadas, ensaios como linha de montagem 
de fábrica, comprimindo tempo porque time is money (tempo é dinheiro), e tratando o palco como 
entreposto de lucro, não como espaço público de experiência e pensamento.



447Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

Em termos estético-políticos, isso significa: padronização, o que rememora a padronização 
fordista das formas; precarização do trabalho artístico; desenraizamento social, criando outsiders 
da sociedade capitalista; e o rebaixamento do teatro à circulação rápida de produtos emocionais. 
Exatamente o oposto do projeto crítico do teatro épico, que exige historicização, investigação e 
compromisso com a cena como lugar de conhecimento e debate.

Apesar disso, os ecos de sua poética começaram a reverberar nos meios experimentais e 
alternativos a partir dos anos 1940, com maior intensidade na década de 1950. Sua colaboração 
com o ator Charles Laughton (1899-1962), na adaptação da peça Galileu Galilei (Leben des 
Galilei, 1943), e sua relação com intelectuais, como Marc Blitzstein (1905-1964) e Joseph Losey 
(1909-1984), foram cruciais para a sedimentação de sua influência, que logo se expandiu pelas 
bordas da indústria teatral estadunidense, atingindo particularmente o circuito off-Broadway, os 
grupos universitários e os coletivos experimentais. Losey acabou por se tornar o primeiro a aplicar 
diretamente o método brechtiano nos EUA, em colaboração com o próprio Brecht. 

Brecht provocou, assim, um deslocamento fundamental no modo como se pensava a cena 
e a função do teatro nos Estados Unidos. O que ocorreu, então, a partir daquele momento, foi 
a lenta assimilação de sua poética, inclusive pelo cinema e televisão, derrubando preconceitos e 
tradições estéticas, revolucionando práticas dramatúrgicas e abrindo caminhos para a crítica das 
formas dramatúrgicas comerciais, comuns no circuito da Broadway. 

Consequentemente, as late plays de Williams encontram na obra de Brecht um terreno 
de afinidades eletivas: ambos recusam a passividade, denunciam a dramaturgia mainstream 
estadunidense e encenam a falência simbólica do sujeito burguês. Isso porque ele já conhecia as 
técnicas do teatro político.

A formação de Tennessee Williams no Dramatic Workshop13 (Workshop de Dramaturgia), 
sob a orientação de Erwin Piscator (1893-1966), em 1940, constitui um momento decisivo para 
compreender a complexa relação do dramaturgo com as tradições do teatro político europeu 
(Leverich, 1995, p. 346; 435; 439; 440-441). Como demonstra Bustamante (2023), o contato com 
o teatrólogo alemão expôs Williams a um projeto estético centrado no engajamento ideológico, no 
uso documental da cena e na concepção do palco como instrumento de intervenção social ainda 
antes de se tornar famoso em 1945, com sua primeira peça na Broadway: The Glass Menagerie 
(O zoológico de vidro, 1945). Williams não aderiu integralmente a esse horizonte poético, mas a 
experiência lhe ofereceu recursos formais e conceituais que reaparecem, reelaborados, em suas peças 
pós-canônicas, em especial. 

Em vez de recusar essa experiência que teve com Piscator, Williams a reelaborou, preservando 
em sua dramaturgia dimensões de lirismo, densidade afetiva e tensão subjetiva que escapavam ao 

13 Foi criado por Erwin Piscator na The New School for Social Research (New School), em Nova York, no início de 
1940, como uma escola e companhia-laboratório voltada à formação integrada em atuação, direção e dramaturgia, 
marcada por um horizonte estético e político associado ao teatro épico.



448Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

didatismo programático. O resultado não foi uma adesão nem uma rejeição, mas a constituição de 
uma poética própria, marcada pelo hibridismo: ao mesmo tempo em que assimilava os procedimentos 
críticos de Piscator, como a fragmentação da cena, a exposição das contradições sociais e a recusa 
do ilusionismo, Williams os permeava com recursos de imaginação lírica e atmosferas subjetivas, 
diálogos realistas e ambientação que permutava memória, imaginação e alucinação, produzindo 
uma escrita dramatúrgica em que política e sensibilidade não se excluem, mas se interpelam 
mutuamente. O entroncamento desses universos - o épico-piscatoriano e o épico-lírico-williamsiano 
- revela, portanto, a envergadura de um dramaturgo que, mesmo em divergência, incorporou as 
contradições de sua formação no exílio e as converteu em potência estética.

Em Confessional, é possível observar a adoção de dispositivos que remetem ao distanciamento 
reflexivo: os monólogos confessionais, nos quais os personagens se dirigem diretamente ao público; 
a fragmentação da ação em quadros não cumulativos; a ausência de enredo causal tradicional - típica 
da peça em um ato; e a transformação do espaço cênico (o bar) em uma arena social dialética. No 
entanto, todos esses elementos já eram observados em outras peças da mesma década, antes de 
Confessional.

Em The Milk Train Doesn’t Stop Here Anymore (O trem da manhã não para mais aqui, 1962) 
(Williams, 2000, p. 489-582), Tennessee Williams introduz expedientes retirados dos teatros Nô 
e Kabuki14 que dialogam diretamente com o teatro épico de Brecht. Os dois assistentes de palco 
- figuras que comentam a ação e assumem funções narrativas, desconstroem a ilusão dramática e 
instauram uma mediação crítica entre o espectador e a cena. Ao explicitar em suas notas que tais 
figuras se situam entre o Kabuki e o coro grego, Williams evoca tradições performativas orientais, 
produzindo um efeito de estranhamento que interrompe a linearidade e impede a absorção catártica. 
Trata-se de um mecanismo convergente ao Verfremdungseffekt, no qual a ação é mostrada e não 
vivida, exigindo do público uma postura reflexiva diante do espetáculo. A rubrica inicial diz: “eles 
trabalham no palco durante a performance dos atores, trocando figurinos, colocando e removendo 
objetos e móveis. De vez em quando, nesta peça, eles têm falas muito curtas que servem como pistas 
para os principais intérpretes [...]” (Williams, 2000, p. 491)15.

Oliveira (2017) demonstra que a peça The Mutilated (As mutiladas, 1966) abarca os 
momentos de interrupção da ação dramática com coros internos, com uso de apito tonal para 
anunciar mudança de tom e canções que intervêm na narrativa. Esses dispositivos sintetizam 
uma prática de distanciamento. Além disso, o autor localiza nessa peça não só o expressionismo, 
na figuração patológica dos corpos, no grotesco do ambiente social, mas sobretudo no uso do 
Verfremdungseffekt brechtiano: em especial, na fragmentação espacial, nos monólogos que soam 
menos como confissões íntimas e mais como declarações de um sujeito que mede sua dor em relação 

14 O Nō é uma forma clássica de teatro japonês marcada por lirismo, música e máscaras; o Kabuki, criado no século 
XVII, combina dança, canto e espetáculo visual, com ênfase em gestos codificados e teatralidade popular.
15 “They work on-stage during the performance, shifting set-pieces, placing and removing properties and furniture. 
Now and then in this play they have lines to speak, very short ones that serve as cues to the principal performers” [...] 
(Williams, 2000, p. 491).



449Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

ao trauma coletivo e na composição de cenas que não culminam em clímax emocional, mas em 
fissuras de silêncio ou de expectativa frustrada.

Mas Confessional e sua versão longa são diferentes: há uma exposição quase documental 
dos corpos e afetos, num registro despojado, que aponta para uma nova etapa na obra de Williams, 
marcada pelo enfrentamento direto das ruínas do sujeito, encarando as promessas não atingidas do 
sonho americano, e pela recusa da ilusão cênica como mediação emocional. Williams descreve o 
espaço do confessionário logo na primeira rubrica:

Idealmente, deverá haver uma avant-scène (área frontal do palco), projetando-
se alguns centímetros à frente do proscênio; se isso não for viável, então deve 
haver uma área no centro do palco à frente que possa ser iluminada de modo a 
distingui-la do bar, nos momentos da peça em que um personagem se desliga do 
grupo para falar como se estivesse consigo mesmo. Essa área é o ‘confessional’; ela 
é usada por todos no bar em algum momento ao longo da peça (Williams, 1970, 
p. 153, grifo do autor)16.

Williams preserva a sensibilidade poética como componentes centrais de sua escrita. O 
lirismo de The Glass Menagerie, a intensidade sensorial de Suddenly Last Summer (De repente, no 
último verão, 1958) ou a sobreposição de dor e ternura em The Mutilated17 mostram que a sua 
dramaturgia, embora no campo do estranhamento, nunca abdica da emoção como forma de 
conhecimento estético. Essa sensibilidade poética funciona como mediação crítica: ao expor corpos 
frágeis, memórias interrompidas e vozes dissonantes, Williams interpela o espectador pela tensão 
entre lirismo e crítica social. Assim, suas late plays revelam uma convergência parcial com o teatro 
épico, em que a objetividade histórica e o lirismo não se excluem, mas configuram uma poética 
híbrida de resistência.

Em Confessional, como em todo o corpus dramatúrgico de Williams e nas peças didáticas 
brechtianas, os personagens não são heróis, mas recortes históricos; suas confissões buscam revelações 
dos impasses existenciais de sujeitos triturados por um sistema que os condena à invisibilidade.

6 O bar como espaço de marginalização e resistência

No contexto da dissolução das promessas liberais, Confessional reconfigura o bar como uma 
alegoria da exclusão sistêmica. Localizado entre Los Angeles e San Diego: longe tanto do glamour 

16 “Ideally, there should be a forestage, projecting a few feet in front of the proscenium; if that isn’t practical, then there 
should be an area in the downstage center that can be lighted in a way that sets it apart from the bar at those points in 
the play when a character disengages himself from the group to speak as if to himself. This area is the ‘confessional’; it 
is used by everyone in the bar at some time in the course of the play” (Williams, 1970, p. 153, grifo do autor).
17 A primeira peça tem como ponto de partida o poema The Wine Menagerie (A coleção de vinho), de Hart Crane 
(1899-1932), um dos grandes poetas modernistas dos EUA, ponto de referência de várias obras de Williams; a peça em 
um ato Suddenly Last Summer apresenta uma relação radical com violência, morte e autodestruição, apresentando no 
palco homossexualidade predatória e canibalismo; The Mutilated traz uma mulher mastectomizada e uma outra com 
desvio de caráter, ambas consideradas como mutiladas no bojo da sociedade burguesa.



450Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

hollywoodiano quanto dos focos mais explícitos de radicalização política e estética nova-iorquina, o 
bar onde se passa a ação é um núcleo de exclusão social. 

Williams descreve esse espaço como envolto em névoa durante toda a peça, o que intensifica 
sua função simbólica: trata-se de um território indistinto, no qual o tempo se dilui e os corpos 
se perdem. A neblina é uma metáfora visual para a suspensão de sentido que marca a vida dos 
personagens: todos eles existem em uma zona liminar entre a memória e o colapso, o desejo e o 
torpor. “Idealmente, as paredes do bar, nos três lados, devem dar o efeito de neblina se espalhando 
a partir do oceano” (Williams, 1970, p. 153)18.

Como aponta Althusser (1985, p. 114), os sujeitos sociais são interpelados por aparatos 
ideológicos que não apenas organizam sua posição nas estruturas de produção, mas sobretudo 
moldam as relações com o mundo e com os outros. “A ideologia representa a relação imaginária dos 
indivíduos com suas condições reais de existência” (Althusser, 1985, p. 109). No bar de Confessional, 
essa relação imaginária está em ruínas. Os frequentadores não compartilham afeto genuíno ou 
solidariedade, mas estabelecem pactos frágeis de sobrevivência simbólica, nos quais o álcool, a fala 
ininterrupta, o ataque verbal e o silenciamento recíproco são os únicos mecanismos possíveis de 
resistência e presença.

Leona é a voz mais forte do bar, uma mulher madura, ruidosa, obesa e hipersensível, que 
alterna momentos de fúria e doçura. Sua agressividade não é gratuita, mas resultado de sucessivas 
desautorizações que refletem os impasses da mulher num mundo ainda estruturado pela dominação 
patriarcal. 

LEONA: Você nunca reclamou do meu complexo de mãe. Esquece, deixa pra lá, 
já está esquecido. Só faz isso. Pega essa moeda de vinte e cinco centavos e aperta 
o número seis três vezes na jukebox.
BILL: Ninguém quer ouvir essa música de violino de novo.
LEONA: Eu quero, eu sou alguém. Meu irmão, meu irmão mais novo, tocava 
isso tão bem quanto, se não melhor que o Heifetz19 nessa máquina. Sabe, eu olho 
pra você e me faço uma pergunta. Como é que é nunca ter tido nada bonito na 
sua vida e nem sequer saber que perdeu isso? (Ela atravessa em direção ao seletor 
múltiplo) Voltando pra casa com você uma noite, eu disse, Bill, olha pro céu, você 
vai olhar praquele céu? Você nunca olhou pra cima, só resmungou. Na sua vida 
você não teve nenhuma experiação - experiência! Apreciação! - da beleza de Deus 
no céu, então o que é a sua vida senão uma garrafa de, uma lata de, um copo de - 
um, dois, três! (Ela apertou para selecionar a música de violino três vezes)
MONK: O Doc ainda está no telefone.
LEONA: Souvenir é uma música suave.
DOC (voltando ao bar): Vou ter que fazer um parto. Um conhaque.
LEONA (voltando para a mesa de Bill): Não ia ser triste se você não soubesse o que 
perdeu ao vir a este mundo e sair dele um dia sem jamais ter tido o senso de, uma 
experiência de e uma lembrança de, uma coisa bonita na sua vida como eu tenho 
quando lembro do violino e do rosto do meu irmão mais novo...

18 “Ideally, the walls of the bar, on all three sides, should have the effect of fog rolling in from the ocean” (Williams, 
1970, p. 153).
19 Jascha Heifetz (1901-1987) foi um violinista lituano-estadunidense, considerado um dos maiores virtuoses do 
século XX, célebre pela precisão estilística e por ter elevado o padrão internacional de execução do violino.



451Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

BILL: Você me disse que seu irmão era viado.
LEONA: Eu te falei em particular uma coisa que você está repetindo em público 
com palavras tão baratas quanto você. Meu irmão, que tocava essa música, tinha 
anemia perniciosa desde os treze anos e qualquer idiota sabe que uma doença, 
uma condição como essa, deixaria qualquer garoto fraco demais pra ficar com 
mulher, mas ele era tão cheio de amor que precisava dar pra alguém. Como na 
música dele. E no meu trabalho, minha profissão de cabeleireira, eu nunca vi pele 
ou cabelo ou olhos que chegassem perto dos do meu irmão. O cabelo dele era 
loiro natural, macio como seda e os olhos eram dois pedaços do céu num rosto 
humano, e ele tocava violino como se estivesse fazendo amor com ele. Eu choro! 
Eu choro! - Não, eu não choro, eu não choro! - Tenho orgulho de ter tido algo 
bonito pra lembrar, enquanto eu viver a minha vida [...] (Williams, 1970, p. 
165-166)20.

Leona, ao confrontar Bill, denuncia uma forma histórica de empobrecimento da sensibilidade 
- resultado direto da interpelação ideológica que Althusser (1985, p. 109) descreve como a mediação 
imaginária entre o sujeito e suas condições reais de existência. Ao interpelá-lo por sua apatia, sua 
incapacidade de olhar para o céu ou de reconhecer a beleza da música, Leona torna explícito o efeito 
devastador de uma sociabilidade moldada pelo cinismo, pela repetição vazia e pela alienação afetiva.

Nesse cenário, o bar deixa de ser apenas um espaço de exclusão material, passa a ser um lugar 
de empobrecimento simbólico. As relações ali estabelecidas são marcadas por pactos de sobrevivência 
emocional, nas quais o afeto genuíno é substituído por respostas mecânicas, como o grunhido de 
Bill, ou pela violência verbal, como seu insulto público ao irmão de Leona. Ao defender a memória 
desse irmão morto, uma figura artisticamente sensível, fragilizada pela doença e homossexual, 
Leona reclama para si a experiência de algo bonito, de um laço que escapa à lógica reprodutiva e 
funcionalista da ordem patriarcal. Seu discurso fragmentado, emocionalmente oscilante, carrega a 
marca da interpelação ideológica que a desautoriza como mulher, como cabeleireira, como irmã 

20 “LEONA: You never satisfied nodling but my mother complex. Never mind, forget it, it´s forgotten. Just do this. 
Take this quarter and punch number six three times on the juke box.
BILL: Nobody wants to hear that violin number again.
LEONA: I do, I´m somebody. My brother, my young brother, played it as good if not better than Heifetz on that box. 
Y´know, I look at you and I ask myself a question. How does it feel to’ve never had anything beautiful in your life and 
not even know you’ve missed it? (She crosses toward the multi-selector.) Walking home with you some night, I’ve said, 
Bill, look at the sky, will you look at that sky? You never looked up, just grunted. In your life you’re had no experiation 
- experience! Appreciation! -of the beauty of God in the sky, so what is your life but a bottle of, can of, glass of - one, 
two, three! (She has punched the violin selection three times.)
MONK: The Doc´s still on the phone.
LEONA: Souvenir is a soft number.
DOC (returning to the bar): I´ve got to deliver a baby. Shot of brandy.
LEONA (returning to Bill´s table): It wouldn´t be sad if you didn´t know what you missed by coming into this world 
and going out of it some day without ever having a sense of, experience of and memory of, a beautiful thing in your life 
such as I have in mine when I remember the violin of and the face of my young brother...
BILL: You told me your brother was a fruit.
LEONA: I told you privately something you´re repeating in public with words as cheap as yourself. My brother who 
played this number had pernicious anemia from the age of thirteen and any fool knows a disease, a condition, like that 
would make any boy too weak to go with a woman, but he was so full of love he had to give it to someone. Like his 
music. And in my work, my profession as a beautician, I never seen skin or hair or eyes that could touch my brother´s. 
His hair was a natural blond as soft as silk and his eyes were two pieces of heaven in a human face, and he played on 
the violin like he was making love to it. I cry! I cry! - No, I don´t, I don´t cry! - I´m proud that I´ve had something 
beautiful to remember as long as I live in my lifetime” [...] (Williams, 1970, p. 165-166).



452Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

de um homem estigmatizado. Ainda assim, ela resiste, dizendo que tinha algo bonito para lembrar.

Trata-se, portanto, de uma memória como contradiscurso, que interrompe momentaneamente 
o ciclo do apagamento dos sujeitos instaurado pelo bar. Leona, mesmo em ruína, figura o que Walter 
Benjamin (1987, p. 226) chamaria de uma sobrevivente da tradição dos oprimidos: sua fala é uma 
interrupção do fluxo banal da miséria cotidiana, um gesto fraturado de beleza e reconhecimento, 
mesmo em meio à degradação. Violet, em contraste, representa a vulnerabilidade extrema: é a 
mulher cuja instabilidade emocional a torna ainda mais descartável aos olhos de uma sociedade que 
não oferece suporte algum à fragilidade feminina. 

Doc, o ex-médico alcoólatra, é a ruína viva da masculinidade tradicional, já incapaz de 
garantir a própria autonomia. Monk, o dono do bar, é uma figuração épica: observa, administra, mas 
não interfere, uma alegoria da reprodução do sistema. Todos esses personagens estão presos ao que 
Raymond Williams (1979, p. 123) denominaria “formas residuais da cultura”, ou seja, estruturas 
sociais e afetivas que sobreviveram ao desmonte das antigas promessas que já não oferecem suporte 
efetivo.

Dessa forma, o bar assume contornos de espaço dialético: simultaneamente lugar de refúgio 
e de condenação. Nele, os sujeitos tentam preservar algum traço de humanidade, mesmo que por 
meio de estratégias precárias como a repetição da música Souvenir21, acionada por Leona como 
tentativa de manter viva a lembrança do irmão falecido. O bar seria, então, um espaço liminar onde 
“a lógica cultural do capitalismo tardio” (Jameson, 1996, p. 56) se manifesta de forma bruta: sem 
transcendência, sem redenção, sem projeto futuro.

O título da peça reforça essa articulação entre espaço físico e construção simbólica. O 
confessionário é também uma instalação cênica concreta, um ponto iluminado no bar para onde 
os personagens se deslocam para falar diretamente ao público. Esses solilóquios não operam como 
catarse individual, mas sim como denúncia estrutural. Como no teatro épico de Brecht, o gesto de 
confessar não visa à identificação emocional do público. Produz estranhamento e reflexão. 

Ao suspenderem a ação narrativa para se dirigirem ao espectador, os personagens interrompem 
a ilusão dramática e expõem “as leis de causa e efeito que operam na sociedade” (Brecht, 1964, p. 
191). O espaço do bar, assim, converte-se em uma arena onde as contradições do mundo burguês 
se materializam em uma aparente revolta contra o capitalismo e à não concretização do sonho 
americano.

Além disso, o uso reiterado da música, especialmente Souvenir, e a montagem episódica 
dos acontecimentos aproximam a peça de um teatro que visa à “produção de conhecimento social” 
(Althusser, 1979, p. 19) por meio de uma articulação entre práticas simbólicas e materialidade. 
O bar passa a operar como espaço ideológico encarnado: nele se entrelaçam prática material e 
produção simbólica, repetição ritual e colapso subjetivo. 

21 Composição de Franz Drdla (1868-1944), violinista e compositor austro-húngaro.



453Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

Portanto, Confessional é uma anatomia da desestruturação de um projeto civilizatório de um 
país: o sonho americano. O bar não apenas acolhe os restos da utopia moderna - ele os dramatiza, 
estetiza e oferece ao público como matéria de reflexão. Na ausência de transcendência, resta o 
testemunho. E no lugar da redenção, a escuta radical do fracasso. 

A ambientação sugerida por Williams é, ao mesmo tempo, hiperrealista e onírica: o bar é 
um local reconhecível, mas seus contornos são enevoados, quase irreais. Nesse sentido, o espaço da 
cena adquire função simbólica: é o lugar dos restos, onde os personagens descartados pela ordem 
econômica encontram refúgio, conflito e exposição. A figura do peixe empalhado acima do balcão 
- um peixe com olhos arregalados e expressão de assombro permanente - é mais do que um detalhe 
cenotécnico. Trata-se de um símbolo da própria condição dos personagens: criaturas embalsamadas 
pela vida, fixadas em expressões de pasmo, esvaziadas de vitalidade. O peixe, como destaca o Homem 
jovem em seu delírio, é o que resta de um mundo fantástico tornado banal, domesticado, exibido 
como troféu (Williams, 1970, p. 176-177).

7 Representações sociais e conflitos de classe

Williams constrói uma galeria de figuras socialmente marginalizadas. A classe trabalhadora 
é retratada de forma degradada, mas não com o olhar distante da denúncia liberal: há uma crítica 
imanente que revela a forma como o sistema devora seus próprios membros.

Leona, esteticista itinerante que vive em um trailer, expressa uma tensão constante entre 
o desejo de afeto e a frustração material. O personagem tenta exercer domínio sobre Bill, jovem 
que vive de seus dotes físicos e sexualidade, em uma relação que simboliza as trocas mercantis 
em detrimento das relações afetivas. A crítica de Williams, nesse ponto, alinha-se ao conceito 
de Benjamim (2012), de que o capitalismo captura e mercantiliza até as formas mais íntimas da 
experiência humana. O conflito entre os personagens não é apenas interpessoal, mas estrutural. 
Como aponta Raymond Williams (1979), a cultura é o campo em que as forças sociais se expressam, 
mas também se enfrentam. 

Em Confessional, o enfrentamento se dá entre os resquícios de uma cultura operária em 
ruínas e a ascensão de uma sensibilidade desencantada, cínica, marcada pela perda da capacidade 
de surpresa, como admite o personagem Homem jovem em seus solilóquios no confessionário 
(Williams, 1970, p. 176, 179). A peça também revela um conflito geracional. O jovem vindo de 
Iowa, ingênuo e ainda encantado com o Oceano Pacífico, confronta o olhar alienado e desmitificado 
do roteirista gay de meia-idade, já endurecido pela repetição vazia dos rituais sexuais. Aqui, 
o materialismo histórico se entrelaça com a crítica à experiência vivida - tal como discutida por 
Benjamin (2012) em seus escritos sobre a perda da experiência na modernidade.



454Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

8 Estrutura dramatúrgica e linguagem

A estrutura da peça é profundamente anticanônica, ao se considerar os textos comerciais 
encenados na Broadway. Em vez de um arco dramático linear, o texto se desenvolve como um 
fluxo contínuo de falas sobrepostas, que evocam a oralidade e o cotidiano, rememorando peças 
mais verborrágicas de Williams, tais como Period of Adjustment - High Point is Built Over a Cavern 
(Período de ajustamento - High Point foi construída sobre uma caverna, 1960) e The Night of the 
Iguana (A noite do iguana, 1961). 

Confessional incorpora elementos do teatro pós-dramático avant la lettre: solilóquios em 
spotlight e consequentes deslocamentos temporais, uso de trilha sonora em cena - com o uso da 
música Souvenir na junkbox - e ausência de resolução, visto ser uma peça em um ato22.

(Bill e Steve riem. Enquanto ri, Steve sai da banqueta do bar e caminha até a área do 
confessionário, onde ele é iluminado ao mesmo tempo em que o bar escurece)
STEVE: Acho que a Violet é uma porca, sim, e eu devia me envergonhar de 
andar com ela. Mas um homem solteiro, com quarenta e sete anos, empregado 
como cozinheiro de lanchonete, com um salário com o qual mal dá para se virar 
sozinho, não pode ser exigente. Não, ele tem que se contentar com os malditos 
restos deste mundo, e a Violet é um desses restos. É um resto digno de pena, 
mas - (ele dá de ombros, triste, e leva a garrafa de cerveja à boca) alguma coisa 
é melhor do que nada, e eu não tinha nada antes de me envolver com ela. Ela 
me passou uma gonorreia uma vez e tentou dizer que peguei isso no assento de 
um banheiro público. Perguntei ao médico: “É possível pegar gonorreia num 
banheiro público?”, e ele disse: “Sim, é possível pegar assim, mas não é assim que 
acontece!” (Ele sorri tristemente e bebe de novo, cambaleando de leve) -Ah, minha 
vida, minha vida miserável e barata! É como um osso jogado para um cachorro! 
Eu sou o cachorro, ela é o osso. Inferno, eu conheço os hábitos dela: ela está 
sempre lá naquele fliperama quando vou buscá-la, sempre o mais perto possível 
de algum garoto da Marinha, jogando pinball, e uma mão está fora de vista. 
Fazendo programa? Acho que é isso. Eu sei que não sustento ela; só pago umas 
cervejas aqui e um cachorro-quente no caminho de casa. Mas o Bill, por que ele 
deixa ela se engraçar com ele? Numa noite ele estava se gabando do tamanho do 
pau dele, disse que tudo que precisava para ganhar a vida era usar calça apertada 
na rua. Vida! -Joguem para um cachorro. Eu não sou cachorro, não quero. Acho 
que vou sentar no bar e não dar atenção a ela quando sair [...](Ele se vira de volta 
para o fundo do palco e se senta ao balcão. Durante sua fala na área do confessionário, 
ouve-se um número de violino em volume bem baixo. Agora a luz do bar e a seleção de 

22 A peça em um ato opera pela intensidade em lugar da extensão, pela suspensão em vez da resolução e pela abertura 
para o fragmento. Szondi (2001) mostra que, ao dissolver a linearidade e a necessidade de fechamento, esse formato 
encarna a crise da forma dramática tradicional. Já Raymond Williams (2002) aponta que o caráter breve e experimental 
dessas peças permite maior diálogo com contextos históricos imediatos e com linguagens teatrais de ruptura. No caso de 
Tennessee Williams, a peça em um ato foi laboratório para obras longas e, sobretudo, uma dimensão autônoma de sua 
criação. Textos como Summer at the Lake (Verão no lago, 1935), The Lady of Larkspur Lotion (A dama da loção antipiolho, 
1941), Green Eyes (Olhos verdes, 1971) e The One Exception (A única exceção, 1983) evidenciam que, nesse formato, 
o dramaturgo encontrou um espaço fértil para testar recursos expressionistas, épicos e fragmentários, antecipando 
procedimentos que depois migrariam para suas peças maiores. Assim, a peça em um ato deve ser compreendida não 
como forma reduzida simplesmente, mas sim como uma experimentação estética e de crítica social condensada, muitas 
vezes sem clímax e resolução de conflito.



455Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

violino voltam ao nível normal ) (Williams, 1970, p. 162-163)23.

	Steve é isolado no confessionário enquanto o bar se apaga. A peça aciona o dispositivo 
brechtiano: suspende o fluxo mimético, expõe a maquinaria - luz focal, Souvenir em volume 
mínimo, deslocamento espacial - e transforma a fala individual em comentário social. Os 
gestos do personagem, o encolher de ombros, a garrafa na boca, funcionam como gestus24, e 
o relato encadeia signos de precariedade, como o time is money, subemprego, mercantilização 
do desejo, historicizando os afetos e deslocando a confissão do íntimo para a esfera sistêmica. 
Assim, o confessionário opera como estação épica dentro da estrutura anticanônica descrita 
acima, solilóquio em spotlight, montagem descontínua, ausência de resolução: não busca catarse, 
convoca julgamento crítico, justificando a inserção do trecho como evidência formal do projeto 
lírico-crítico da peça.

O naturalismo verbal da peça, entrelaçada pelos solilóquios de todos os personagens, mesmo 
por aqueles que não são protagonistas, é tensionado por uma atmosfera fantasmagórica reforçada 
pelo cenário de neblina, pelo peixe embalsamado sobre o balcão do bar e pelos fantasmas do passado 
que habitam a memória dos personagens. Como assinala Althusser (1985), as ideologias interpelam 
os sujeitos por meio de práticas concretas; em Confessional, a ideologia aparece em sua forma mais 
íntima: os personagens derrotados pelo American Dream e seus afetos são marcados por uma lógica 
de escassez e sobrevivência.

A linguagem da peça é, à primeira vista, marcada pela oralidade fragmentada, repetitiva e 
vulgar. A construção sintática dos diálogos se aproxima da fala cotidiana dos excluídos urbanos, 
incorporando gírias (Leona utiliza, com muita frequência, a interjeição de raiva goddam, que é uma 
forma enfática e vulgar de God damn (Deus te amaldiçoe), bastante usada na oralidade popular 

23 “(Bill and Steve laugh. As he laughs, Steve leaves the barstool and walks to the confessional area, where he is lighted as the 
bar is dimmed). STEVE: I guess Violet’s a pig, all right, and I ought to be ashamed to go around with her. But a man 
unmarried, forty-seven years old, employed as a short-order cook at a salary he can barely get by on alone, he can’t be 
choosy. Nope, he has to be satisfied with the goddam scraps in this world, and Violet’s one of those scraps. She’s a pitiful 
scrap, but - (He shrugs sadly and lifts the beer bottle to his mouth) something’s better than nothing, and I had nothing 
before I took up with her. She gave me the clap once and tried to tell me I got it off a toilet seat. I asked the doctor, “Is 
it possible to get the clap off a public toilet seat?” and he said, “Yes, you can get it that way, but you don’t!” (He grins 
sadly and drinks again, wobbling slightly) - Oh, my life, my miserable, cheap life! It’s like a bone thrown to a dog! I’m 
the dog, she’s the bone. Hell, I know her habits: she’s always down there in that amusement arcade when I go to pick 
her up, she’s down there as close as she can get to some navy kid, playing a pinball game, and one hand is out of sight. 
Hustling? I reckon that’s it. I know I don’t provide for her, just buy her a few beers here, and a hot dog on the way home. 
But Bill, why does he let her mess around with him? One night he was braggin’ about the size of his tool - he said all 
he had to do to make a living was wear tight pants on the street. Life! Throw it to a dog. I’m not a dog; I don’t want it. 
I think I’ll sit at the bar and pay no attention to her when she comes out” [...](He turns back upstage and takes a seat at 
the bar. During his speech in the confessional area, the violin number has been heard at a very low level. Now the light in the 
bar and the violin selection are brought up to a normal level) (Williams, 1970, p. 162-163).
24 O gestus, para Brecht, designa a síntese entre gesto físico e atitude social, pela qual o ator ou atriz revela, de modo 
crítico, as relações de classe e poder implicadas na cena. Não é um gesto isolado, mas uma expressão que expõe o 
contexto histórico e social da ação.



456Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

estadunidense), elipses (“LEONA: Nenhum, nem a droga de um pouco” (Williams, 1970, p. 
154)25), interrupções e, enfim, há os alinhavos dos solilóquios que beiram a verborragia. 

O fluxo verbal extenso das falas em confissão figura a precariedade social dos personagens. 
As falas extensas e descontroladas, sobretudo de Leona, acumulam truncamentos e repetições que 
simulam a dificuldade de organizar a experiência em linguagem coerente. Essa prolixidade expõe 
o colapso de uma subjetividade submetida à exclusão social e à invisibilidade histórica. O falar 
demais, aqui, é também uma forma de resistência ao sexismo, pois a enxurrada de palavras substitui 
o silêncio imposto pelas estruturas de opressão que não lhes permitem reconhecimento no espaço 
público, especialmente à mulher obesa, solteira e que sustenta o homem, num papel invertido da 
lógica burguesa heteronormativa.

Além disso, o espectador encontra no discurso um fluxo descontínuo de vozes que se 
sobrepõem e se interrompem, cumprindo dupla função: mimetização da oralidade dos excluídos 
urbanos e, ao mesmo tempo, rompimento com o ilusionismo teatral, instaurando uma linguagem 
que desnuda as contradições históricas de um coletivo marginalizado. Portanto, a aparente banalidade 
linguística do discurso extenso é estratégica: Williams desvela os mecanismos de opressão que a 
linguagem também transporta.

A usada por Leona é uma arma de defesa e ataque. Suas tiradas furiosas revelam uma 
subjetividade esgarçada, na qual o afeto é permanentemente desfigurado pela humilhação social. Ao 
repetir obsessivamente expressões como “Eu choro! Eu choro! - Não, eu não choro, eu não choro!” 
(Williams, 1970, p. 165)26, o personagem oscila entre o impulso lírico e o colapso emocional, como 
se tentasse a todo custo preservar alguma forma de expressão diante daquilo que Benjamin (2012, 
p. 114) chamaria de “empobrecimento da experiência”.

A fala do personagem Homem jovem, por sua vez, é marcada por um formalismo polido, 
com digressões filosóficas e imagens metafóricas, quase surreais, como a visão do peixe imaginário 
que flutua sobre sua cama. Mas, diferentemente de Leona, sua linguagem revela o esvaziamento 
enquanto possibilidade de encontro: seu solilóquio é frio, desencantado, incapaz de produzir 
vínculo ou alteridade. A oposição entre esses dois registros reflete, como observa Althusser (1985, 
p. 114), a materialidade das formações ideológicas que interpelam os sujeitos de forma diferenciada 
conforme sua posição social.

HOMEM JOVEM: Qual é a coisa que você não deve perder neste mundo antes 
de estar pronto para deixá-lo? A única coisa que você não deve perder, nunca?
LEONA: Amor? (O Homem Jovem ri)
RAPAZ: Interesse?
HOMEM JOVEM: Está mais perto, muito mais perto... Sim, é quase isso. A 
palavra que eu tinha em mente era a surpresa. A capacidade de se surpreender. Eu 

25 “None, not a Goddam bit!”. A forma plena seria “There was none, not a Goddam bit!” (Não havia nenhum, nem a 
droga de um pouco). Utilizou-se a tradução literal para manter claramente a figura de linguagem na língua portuguesa.
26 “I cry! I cry! - No, I don´t cry, I don´t cry!” (Williams, 1970, p. 165).



457Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

perdi a capacidade de me surpreender, perdi completamente, que se eu acordasse 
no meu quarto tarde da noite e visse aquele peixe fantástico nadando bem sobre 
minha cabeça, eu não ficaria realmente surpreso.
LEONA: Quer dizer que pensaria que estava sonhando?
HOMEM JOVEM: Ah, não. Bem acordado. Mas não realmente surpreso. (Ele 
se levanta casualmente e vai para o “confessionário”: a luz se concentra sobre ele) 
Existe uma grosseria, uma grosseria entorpecente, na experiência da maioria 
dos homossexuais. As experiências são rápidas, duras, brutais, e o padrão delas 
é praticamente inalterável. O ato de amor deles é como a picada de uma agulha 
hipodérmica à qual são viciados, mas que está cada vez mais vazia de verdadeiro 
interesse e surpresa […] (Williams, 1970, p. 167, grifo do autor)27.

A denúncia da peça está na exposição da degradação humana como sintoma de uma 
sociedade doente. O embate entre Leona e Violet, por exemplo, ultrapassa a anedota e revela a 
luta por reconhecimento em um ambiente social que só valoriza corpos femininos jovens, magros, 
limpos e úteis ao capital. A memória do irmão de Leona morto funciona como uma figura ausente 
que representa a possibilidade de beleza e de humanidade perdidas. Esse irmão é o que Leona invoca 
para preservar algo que Benjamin (2012, p. 225) chamaria de “imagem dialética”, uma lembrança 
que se recusa a ser apagada pela barbárie do presente.

A peça expõe, sobretudo, o esgotamento das formas tradicionais de sentido. O solilóquio 
final do Homem jovem é emblemático: ele confessa não ser mais capaz de se surpreender com 
nada - nem mesmo com um peixe imaginário flutuando sobre sua cama. A perda da capacidade de 
espanto é o sintoma de uma subjetividade capturada pelo cinismo e pelo automatismo da repetição, 
o que Fredric Jameson (1991) relacionaria à lógica cultural do pós-modernismo tardio.

HOMEM JOVEM: [...] - Esse garoto que eu peguei hoje à noite, o garoto da 
região do milho alto, ainda tem a capacidade de se surpreender com o que vê, 
ouve e sente neste reino da Terra. Durante todo o caminho pelo cânion até minha 
casa, ele continuava dizendo: Eu não posso acreditar, estou aqui, cheguei ao Pacífico, 
o maior oceano do mundo! - como se ninguém, Magalhães ou Balboa ou mesmo 
os indígenas, o tivesse visto antes dele; sim, como se ele tivesse descoberto esse 
oceano, o maior da Terra, e então agora, porque o encontrara sozinho, ele existia, 
agora, pela primeira vez, nunca antes.... E essa excitação dele me lembrou de (eu) 
ter perdido a capacidade de dizer: “Meu Deus!” em vez de apenas: “Ah, tá.” Fiz 
todas as perguntas, gritei-as ao céu surdo, até ficar rouco da garganta e o rosto 
azul, e não obtive resposta, nem um sussurro, nada, nada mesmo, veja, apenas 
o sol nascendo a cada manhã e se pondo à noite, e as galáxias do céu noturno 
entrando em cena como coristas, coristas robôs: um, dois, três, chute, um, dois, 
três, chute.... Repita qualquer pergunta muitas vezes e o que você obtém, o que 
é dado? - Uma grande rocha esculpida no deserto, um símbolo monumental de 

27 “YOUNG MAN: What is the thing that you mustn’t lose in this world before you´re ready to leave it? The one 
thing you mustn´t lose ever? LEONA: Love? (The Young Man laughs ) BOY: Interest? YOUNG MAN: That´s closer, 
much closer… Yes, that´s almost it. The word that I had in mind is surprise, though. The capacity for being surprised. 
I´ve lost the capacity for being surprised, so completely lost it, that if I woke up in my bedroom late some night and 
saw that fantastic fish swimming right over my head, I wouldn´t be really surprised. LEONA: You mean you´d think 
you were dreaming? YOUNG MAN: Oh, no. Wide awake. But not really surprised. (He rises casually and moves to 
the “confessional”: the light concentrates on him) There´s a coarseness, a deadening coarseness, in the experience of most 
homosexuals. The experiences are quick, and hard, and brutal, and the pattern of them is practically unchanging. Their 
act of love is like the jabbing of a hypodermic needle to which they’re addicted but which is more and more empty of 
real interest and surprise […]” (Williams, 1970, p. 167, grifo do autor).



458Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

paixão gasta e perplexidade em você (mesmo), uma esfinge estúpida de pedra 
paralisada que não sabe respostas que você não saiba, mas que se apresenta como 
o oráculo de todos os tempos, deitada sobre o ventre à espera de soltar alguns 
gritos de sabedoria universal, e se ela acordasse à meia-noite à beira do deserto e 
visse aquele peixe fantástico nadando sobre sua cabeça - sabe o que ela também 
diria? Ela diria: “Ah, tá” - e voltaria a dormir por mais cinco mil anos (Williams, 
1970, p. 179-180, grifos do autor)28.

8.1 Leona: a mulher (des)autorizada

O personagem Leona encarna uma figura central e ainda pouco analisada na dramaturgia de 
Tennessee Williams: a mulher gorda, envelhecida, alcoolizada e, sobretudo, socialmente desautorizada. 
Ao conceder-lhe voz e protagonismo, Williams rompe com convenções de representação feminina, 
dando-lhe autorização para a liberdade de expressão, e atua como um precursor na problematização 
das normas de gênero e dos padrões de respeitabilidade social. Trata-se de uma subjetividade excluída 
dos registros dominantes de reconhecimento e valor, cuja existência desafia os modelos normativos 
de feminilidade baseados na juventude, na beleza corporal disciplinada, na respeitabilidade moral 
teocrata e na contenção emocional. 

Leona não possui voz licenciada no espaço social - nem como mãe, nem como esposa, nem 
como amante, nem como irmã - e sua presença no bar é marcada por uma constante oscilação 
entre a histeria, o delírio e a tentativa desesperada de manter alguma forma de vínculo afetivo 
ou controle simbólico sobre os outros, dado o seu desterro da sociedade capitalista. Ao construir 
esse personagem sem recorrer a caricaturas ou à expiação dramática, Williams desloca o foco da 
representação feminina convencional e antecipa questões fundamentais dos estudos de gênero 
contemporâneos: a desautorização estrutural das mulheres fora dos padrões, a precariedade do 
afeto, o esvaziamento da escuta social diante das vozes indesejadas e o desenraizamento do mundo 
do capital.

A obesidade, o modo vulgar de se vestir, a loquacidade excessiva e a instabilidade emocional 
são efeitos de um processo de marginalização social que atinge as mulheres pobres, solteiras e fora 

28 “YOUNG MAN: -This boy I picked up tonight, the kid from the tall corn country, still has the capacity for being 
surprised by what he sees, hears and feels in this kingdom of earth. All the way up the canyon to my place, he kept 
saying, I can’t believe it, I’m here, I’ve come to the Pacific, the world’s greatest ocean! -as if nobody, Magellan or Balboa 
or even the Indians had ever seen it before him; yes, like he’d discovered this ocean, the largest on earth, and so now, 
because he’d found it himself, it existed, now, for the first time, never before.... And this excitement of his reminded me 
of my having lost the ability to say: “My God!” instead of just: “Oh, well.” I’ve asked all the questions, shouted them 
at deaf heaven, till I was hoarse in the voice box and blue in the face, and gotten no answer, not the whisper of one, 
nothing at all, you see, but the sun coming up each morning and going down that night, and the galaxies of the night 
sky trooping onstage like chorines, robot chorines: one, two, three, kick, one, two, three, kick.... Repeat any question 
too often and what do you get, what’s given? -A big carved rock by the desert, a monumental symbol of worn-out 
passion and bewilderment in you, a stupid stone paralyzed Sphinx that knows no answers that you don’t but comes 
on like the oracle of all time, waiting on her belly to give out some outcries of universal wisdom, and if she woke up 
some midnight at the edge of the desert and saw that fantastic fish swimming over her head - y’know what she’d say, 
too? She’d say: “Oh, well” - and go back to sleep for another five thousand years” (Williams, 1970, p. 179-180, grifos 
do autor).



459Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

do padrão patriarcal. Em sua tentativa de exercer poder sobre Bill, Leona busca restaurar uma 
ordem afetiva na qual possa exercer algum domínio. Mas essa tentativa é sempre frustrada: ela é 
ridicularizada, interrompida, desacreditada. Como observa Angela Davis (2016, p. 24), a mulher 
marginalizada é duplamente oprimida: pela classe e pelo gênero. E, no caso de Leona, somam-se o 
etarismo e o preconceito corporal.

A violência simbólica sofrida por Leona é também uma violência de classe. Sua dor é 
constantemente anulada pela percepção de que ela fala demais, bebe demais, sente demais. Ao 
contrário do melodrama tradicional, no qual a mulher sofre de modo nobre, por um homem ou 
um filho, em Confessional o sofrimento é grotesco, ruidoso e embriagado. Justamente por isso, 
insuportável para a sociedade patriarcal e para o teatro mainstream em 1970.

8.2 O homossexual no espaço da brutalidade

A homossexualidade, no período em que Confessional foi escrita, ainda era enquadrada 
nos Estados Unidos como crime e doença. Os códigos penais de diversos estados submetiam à 
ação penal as relações entre pessoas do mesmo sexo. A psiquiatria oficial, por sua vez, manteve 
a homossexualidade listada como doença mental até 1973. Esse enquadramento jurídico e 
médico reforçava um regime de estigmatização social que condenava os sujeitos homossexuais à 
clandestinidade, à perseguição policial e à invisibilidade institucional, impondo uma existência 
restrita a espaços marginais de sociabilidade, como bares e clubes noturnos (Chauncey, 1994; 
American Psychiatric Association, 1968).

No campo teatral, esse quadro repressivo reverberava em representações enviesadas e 
limitadas. A homossexualidade surgia ora como rumor devastador, como em The Children’s Hour 
(A hora das crianças, em tradução literal. No Brasil, chamou-se Infâmia, 1934), de Lillian Hellman 
(1905-1984), ora como ausência do palco ora como silêncio, como nos casos de Alan em A Streetcar 
Named Desire (Um bonde chamado Desejo, 1947) e de Sebastian em Suddenly Last Summer29. Nessas 
obras, a figura homossexual aparecia mediada pelo escândalo (Lemos; Santos, 2023), pela vergonha 
ou pela sugestão indireta, evidenciando tanto a censura oficial quanto a dificuldade de inscrição 
positiva dessas identidades no espaço cultural. A dramaturgia funcionava, assim, como espelho da 
marginalização social: a exclusão do palco correspondia à exclusão no corpo social.

29 Ambos os personagens não possuem ações no palco, estão mortos, sendo apenas evocados pela narrativa de 
personagens heterossexuais.



460Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

A virada histórica e estética se delineia no final da década de 1960. Nos Estados Unidos, 
organizações como a Mattachine Society30 e as Daughters of Bilitis31 já ensaiavam a formação de 
uma identidade coletiva, mas foi apenas após a Revolta de Stonewall32, em 1969, que emergiu uma 
visibilidade política organizada, vinculada ao nascente movimento de liberação gay. No teatro, esse 
deslocamento aparece em dramaturgias que, no circuito off e off-off-Broadway, passaram a tematizar 
diretamente a homossexualidade a partir de 1964, como em The Madness of Lady Bright (A loucura 
de Lady Bright, 1964), de Lanford Wilson. 

Confessional não reproduz mais a homossexualidade como ausência ou metáfora, tal como 
nas peças mais celebradas anteriormente, mas a integra no cenário social concreto da exclusão 
urbana, conferindo à fala fragmentada dos personagens a força de um testemunho coletivo contra a 
repressão institucional junto a outros personagens heterossexuais.

O Homem jovem figura o sujeito homossexual marcado pela reificação afetiva: vive entre 
relações efêmeras, uma rotina de consumo corporal e o desencanto diante de um mundo que 
converte o desejo em mercadoria. Sua fala no confessionário revela o nível de interiorização da 
violência simbólica que o determina, como resultado de sua posição histórica em uma sociedade 
que patologiza a dissidência sexual.

A subjetividade desse personagem é uma expressão concreta das contradições de classe, 
gênero e sexualidade em um estágio avançado do capitalismo. Sua desilusão não é apenas íntima 
ou existencial: ela é histórica. Como afirma Foucault (2009, p. 92-93), o sujeito homossexual é 
produto de um regime discursivo que o define, vigia e administra, transformando a orientação 
sexual em um território de controle e exclusão. O capitalismo não apenas tolera a homossexualidade 
- ele a absorve, estetiza e esvazia de conteúdo político, convertendo-a em performance repetitiva, 
espetáculo e cinismo afetivo. A frase do personagem, ao dizer que perdeu a capacidade de se 
surpreender mesmo diante do insólito e citada anteriormente, expressa aquilo que Walter Benjamin 
(2012, p, 114) chamaria de empobrecimento da experiência: a perda da possibilidade de narrar, de 
afetar e de ser afetado.

30 Fundada em 1950 por ativistas da Califórnia, foi a primeira organização homófila de alcance nacional. Seu objetivo 
era criar um espaço de solidariedade e de defesa para homens homossexuais em uma época em que relações entre pessoas 
do mesmo sexo eram criminalizadas e patologizadas. O termo homófilo, preferido na época, buscava evitar a carga 
negativa associada à palavra homossexual, enfatizando o amor (philia) em vez do desejo sexual.
31 É considerada a primeira associação lésbica duradoura dos Estados Unidos. Criada inicialmente como um espaço 
social seguro em que mulheres poderiam se encontrar sem o risco das batidas policiais frequentes em bares gays; a 
organização logo assumiu também uma dimensão política, publicando boletins e discutindo abertamente temas como 
discriminação, direitos civis e liberdade de expressão.
32 É considerada o marco inaugural do movimento de liberação gay contemporâneo. O episódio ocorreu em 1969, 
em Nova Iorque, quando frequentadores do Bar Stonewall Inn, cansados das recorrentes batidas policiais e da violência 
dirigida contra os dissidentes da heteronormatividade, reagiram e enfrentaram as forças de repressão em uma série 
de protestos que duraram vários dias. Diferente das associações anteriores, que atuavam de modo mais discreto e 
assimilacionista, inaugurou uma fase de maior visibilidade, com marchas públicas e com organizações que reivindicavam 
abertamente o orgulho e a legitimidade das identidades sexuais dissidentes. Foi a partir daí que o movimento adquiriu 
escala política, tornando-se uma referência internacional para a luta por direitos civis e para a consolidação daquilo que 
mais tarde se convencionou chamar de Movimento LGBTQIAPN+.



461Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

A dialética entre o Homem jovem e o Rapaz de Iowa aprofunda esse quadro. O jovem vindo 
do interior figura o corpo ainda não plenamente capturado pelo mercado, uma subjetividade em 
formação movida pela curiosidade, a inocência e a inquietação. O contraste entre os dois revela 
uma tensão histórica entre a possibilidade e o colapso, entre a orientação sexual como abertura e 
como repetição. A tessitura compositiva do personagem Homem jovem, nesse sentido, aproxima-
se daquilo que Fredric Jameson (1996) define como subjetividade pós-moderna: fragmentada, 
desprovida de horizonte histórico, encerrada em um presente contínuo e paralisante. 

No entanto, Williams evita a armadilha do moralismo ou do estereótipo. Ao dar vozes 
a esses personagens, também há um lirismo e uma densidade que transcendem o panfletismo; 
ele compõe um retrato da sexualidade dissidente em uma ordem social que a admite apenas em 
seus termos de mercado. A presença do Homem jovem no espaço brutal e decadente do bar é um 
registro de um tempo histórico em que o sujeito LGBTQIAPN+ fora do padrão de consumo ou da 
imagem higienizada do progresso é lançado à condição de excedente social, de corpo fora do ciclo 
de reprodução normativa. A peça, ao apresentar essa figura não como uma exceção, mas sim como 
parte estruturante daquele microcosmo social, explicita o que o teatro tem de mais potente em seu 
gesto dialético: tornar visível a contradição viva entre subjetividade e estrutura, desejo e dominação, 
vida e arte.

9 Últimas considerações

Confessional figura uma peça de ruptura estética, histórica e política. Ao deslocar o foco do 
drama psicológico tradicional para a exposição crítica de sujeitos à margem da sociedade, Williams 
constrói uma dramaturgia descentrada do ideal burguês de narrativa, identidade e representação. 
Essa descentralização se evidencia na fragmentação dos diálogos, no espaço cênico concebido como 
arena social e na ausência de enredo causal linear -expedientes que, como observa Szondi (2001), 
marcam a crise do drama burguês e apontam para formas modernas de teatralidade.

A obra não se limita a denunciar o fracasso do sonho americano: ela figura as ruínas de um 
projeto civilizatório que condena ao silêncio, à caricatura ou à morte simbólica aqueles que escapam 
às normas da utilidade social, do desejo regulamentado e da feminilidade disciplinada. Ao mesmo 
tempo, ao conferir lirismo a esses corpos excedentes, Williams recusa a lógica do cancelamento. 
Sua escrita dramatúrgica, mesmo quando verborrágica ou existencialista, insiste em pressionar a 
margem como espaço de potência estética e crítica.

Os expedientes brechtianos assumem na peça um papel estruturante na construção da cena 
como crítica ao capitalismo e ao sonho americano: o uso do confessionário como dispositivo de 
distanciamento, a fragmentação da ação em quadros descontínuos, a suspensão da ilusão dramática, 
a repetição ritual da música e a ausência de resolução catártica operam como formas críticas que 
deslocam a peça do plano da representação psicológica para o da exposição dialética. Ainda que não 



462Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

reivindique filiação direta a Brecht, Williams se apropria de procedimentos que desestabilizam o 
drama burguês e propõem ao espectador uma escuta ativa e estranhada da opressão, da repressão 
capitalista e dos destituídos de pertencimento social.

Confessional é um dispositivo de visibilidade histórica da desnaturalização da ordem 
vigente. Em meio à névoa da desilusão e da repetição, o que se preserva é a cena: lugar de escuta, 
de estranhamento e de reflexão. A peça afirma sua relevância como expressão viva da contradição, 
da força e da invenção que marcam a dramaturgia de Tennessee Williams em sua fase final. Nesse 
sentido, sua voz, ainda que murmurante, permanece insubstituível para a crítica contemporânea.

Ao final desta análise, é possível sustentar que Confessional se configura como uma verdadeira 
paródia historicamente situada da sociabilidade capitalista nos Estados Unidos, na medida em 
que reorganiza, em chave crítica, os signos de estabilidade, decoro e sucesso que estruturam o 
imaginário dominante. A peça condensa uma forma de vida regida por normas que se impõem 
como naturalidade, convertendo relações em procedimentos de controle recíproco e reduzindo 
a experiência humana a um circuito de avaliação permanente. Nesse movimento, a ideia de 
normalidade deixa de operar como horizonte de integração e passa a ser exposta como regime de 
exclusão, no qual a culpa, a correção e o julgamento se tornam instrumentos cotidianos de ajuste 
social. A paródia surge, portanto, como síntese formal e histórica de uma ordem que preserva 
seus códigos mesmo diante de sua própria falência, administrando o sofrimento e neutralizando 
conflitos por meio de rituais morais esvaziados.

Vale rememorar a última fala do personagem feminino protagonista como síntese dessa 
análise: “LEONA: [...] Mas mesmo assim você não pode ter certeza de que será jogado fora, 
não, pode ser re-solado ou apenas forrado com papelão, e ainda assim ser calçado para continuar 
andando, até que esteja além de qualquer conserto - além de qualquer conserto [...]” (Williams, 
1970, p. 196)33.

33 “LEONA: [...] But even then you can´t be sure that it will be thrown away, no, it might be re-soled or just padded 
with cardboard, and still be put on to walk on, till it’s past all repair-all repair” [...] (Williams, 1970, p. 196).



463Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

Referências

ALTHUSSER, Louis. Aparelhos ideológicos de Estado: nota sobre os aparelhos ideológicos de Estado. 
2. ed. Tradução de. Walter José Evangelista e Maria Laura Viveiros de Castro. Rio de Janeiro: Graal, 
1985.

ALTHUSSER, Louis. Sobre a reprodução. Tradução de. Guilherme João de Freitas Teixeira. 
Petrópolis: Vozes, 1999

AMERICAN PSYCHIATRIC ASSOCIATION. Diagnostic and Statistical Manual of Mental 
Disorders (DSM-II). Washington, D.C., 1968. 

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da cultura. 
Trad. Sérgio Paulo Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 1987.

BRECHT, Bertolt. Estudos sobre teatro. Tradução de. Fiama Pais Brandão. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 2005.

BRECHT, Bertolt; HECHT, Werner (org.). Diário de trabalho: volume II –- América, 1941-1947. 
In: HECHT, Werner Hecht (Org.). Tradução de. Reinaldo Guarany e José Laurênio de Melo. Rio 
de Janeiro: Rocco, 2005.

BUSTAMANTE, Fernando. Tennessee Williams e Erwin Piscator: influências, divergências e 
colaboração no Dramatic Workshop. Dramaturgia em Foco, Petrolina, v. 7, n. 2 (Edição especial 
Tennessee Williams), 2023. Disponível em: https://periodicos.univasf.edu.br/index.php/
dramaturgiaemfoco/article/view/2907. Acesso em: 11 set. 2025.

CARNICKE, Sharon Marie. Stanislavsky in Focus: An Acting Master for the Twenty-First Century. 
2. ed. London: Routledge, 2009.

CHAUNCEY, George. Gay New York: Gender, Urban Culture, and the Making of the Gay Male 
World, 1890–-1940. New York: Basic Books, 1994.

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. Tradução de. Heci Regina Candiani. São Paulo: Boitempo, 
2016. 

DORFF, Linda. Disfigured Stages: The Late Plays of Tennessee Williams, 1958-1983. Tese (Doctor 
of Philosophy). New York: University of New York, 1997.

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade I: A vontade de saber. Tradução de. Maria Thereza da 
Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. 10. ed. Rio de Janeiro: Graal, 2009.

HOBSBAWM, Eric J. Era dos extremos: O breve século XX: 1914-1991. Tradução de Marcos 
Santarrita. São Paulo: Companhia das Letras, 1995.

JAMESON, Fredric. Brecht e o método. Tradução de. Maria Sílvia Betti. Petrópolis: Vozes, 1999.

JAMESON, Fredric. Pós-modernismo: a lógica cultural do capitalismo tardio. Tradução de. Maria 
Elisa Cevasco. São Paulo: Ática, 1996.

JAMESON, Fredric. Postmodernism, or, The Cultural Logic of Late Capitalism. Durham: Duke 
University Press, 1991.

KOLIN, Philip C. “Having Lost the Ability to Say: ‘My God!’’: The Theology of Tennessee 
Williams´s Small Craft Warnings. In: KOLIN, Philip C. (ed.). The Undiscovered Country: The Later 
Plays of Tennessee Williams. New York: Peter Lang Publishing, 2002. p.  107-124.



464Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

LE GOFFOFF, Jacques. História e memória. Tradução de. Bernardo Leitão et al. Campinas: Editora 
da Unicamp, 1990.

LEMOS, Adriana Falqueto; SANTOS, Johnny César dos. Ausência presente: a homossexualidade 
em três peças de Tennessee Williams. Dramaturgia em foco, v. 7, n. 2, 2023. DOI: 10.5281/
zenodo.14871057. Disponível em: https://www.periodicos.univasf.edu.br/index.php/
dramaturgiaemfoco/article/view/2542/1551. Acesso em: 15 jan. 2026.

LEVERICH, Lyle. Tom –- The Unknown Tennessee Williams. New York: Crown Publishers, 1995.

LYON, James K. Brecht in America. Princeton: Princeton University Press, 1980.

OLIVEIRA, Gustavo Ponciano Cunha de. Os limites do Realismo em The Mutilated, de 
Tennessee Williams: expressionismo e Verfremdungseffekt. Ilha do Desterro: A Journal of English 
Language, Literatures in English and Cultural Studies, Florianópolis, v. 70, n. 1, p. 275-285, 
jan./abr. 2017. Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/desterro/article/view/2175-
8026.2017v70n1p275/33505. Acesso em: 11 set. 2025.

POLAND, Albert; MAILMAN, Bruce. Introduction. In: POLAND, Albert; MAILMAN, Bruce. 
The OffOff OffOff Broadway Book: The Plays, People, Theatre. Indianapolis: The Bobbs-Merrill 
Company, 1972. p. xi-xiv.

PURDY, Sean. O século americano. In: KARNAL, Leandro; PURDY, Sean; FERNANDES, Luiz 
Estevam; MORAIS, Marcus Vinícius de. História dos Estados Unidos: das origens ao século XXI. São 
Paulo: Contexto, 2007. p. 175–280.

SADDIK, Annette J. Introduction: Transmuting Madness into Meaning. In: WILLIAMS, 
Tennessee. The Travelling Companion and Other Plays. Annette J. Saddik (eEd.). New York: New 
Directions Books, 2008. p. xi-xxix.

SZONDI, Peter. Teoria do drama moderno (1880-1950). Tradução de Luiz Sérgio Rêpa. São Paulo: 
Cosac & Naify, 2001.

WILLETT, John. O teatro de Bertolt Brecht: uma introdução. Trad. Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: 
Zahar, 1985.

WILLIAMS, Raymond. A tragédia moderna. Tradução de. Betina Bischof. São Paulo: Cosac Naify, 
2002.

WILLIAMS, Raymond. Marxismo e literatura. Tradução de. Sônia Coutinho. Rio de Janeiro: 
Zahar, 1979.

WILLIAMS, Tennessee. Dragon Country –- A Book of Plays. New York: New Directions, 1970. 

WILLIAMS, Tennessee. Tennessee Williams - Plays 1957-1980. New York:, The Library of America, 
2000.



465Confessional, de Tennessee Williams: uma anatomia da exclusão na sociedade estadunidense

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 434-465.

Biografia acadêmica
Luis Marcio Arnaut de Toledo - Universidade de São Paulo (USP)
Doutor em Artes pela Escola de Comunicação e Artes da Universidade de São Paulo, São Paulo, São 
Paulo, Brasil. Estágio de pós-doutorado realizado na Instituto de Artes de Universidade Estadual de 
Campinas, Campinas, Brasil.
E-mail: sp.vi@hotmail.com

Financiamento
Não se aplica

Aprovação em comitê de ética
Não se aplica

Conflito de interesse
Nenhum conflito de interesse declarado

Contexto da pesquisa
Não declarado

Direitos autorais
Luis Marcio Arnaut de Toledo

Contribuição de autoria (CRediT)
Não se aplica

Licenciamento
Este é um artigo distribuído em Acesso Aberto sob os termos da Creative Commons 4.0
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br. 

Modalidade de avaliação
Avaliação Duplo Cego

Editor responsável
Éden Peretta

Histórico de avaliação
Data de submissão: 06 maio 2025
Data de aprovação: 23 out. 2025
5

mailto:sp.vi@hotmail.com
 https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br  

