
165Memórias de uma Palhaça que Ousou Rir

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 165-176.

doi.org/10.70446/ephemera.v9i17.8027

MEMÓRIAS DE UMA PALHAÇA QUE OUSOU RIR

MEMOIRS OF A CLOWN WHO DARED TO LAUGH

Joana Marques Barbosa
https://orcid.org/0009-0006-8827-9422



166Memórias de uma Palhaça que Ousou Rir

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 165-176.

Memórias de uma Palhaça que Ousou Rir

Resumo: Este artigo autobiográfico analisa a trajetória de uma palhaça-mãe-pesquisadora, 
mergulhando nos desafios interseccionais da palhaçaria feminina no Brasil. Através de três episódios 
marcantes - assédio durante uma intervenção (2006), agressão misógina vindo da plateia durante 
uma apresentação (2024) e comparações em duplas de palhaçaria (2025) - revela como o corpo 
cômico feminino negocia constantemente com estereótipos de gênero, maternidade e violência 
estrutural. Utilizando referências teóricas feministas (hooks, Iaconelli, Crenshaw) e dados sobre 
feminicídio (FBSP, 2023), demonstra que a palhaçaria, território historicamente masculino, impõe 
às mulheres uma dupla jornada: a exigência artística e a cobrança social. A narrativa expõe desde a 
objetificação do corpo em cena até a solidão da maternidade artística, passando pela invisibilização 
acadêmica de pesquisadoras-mães. O estudo destaca a resistência pelo riso como ato político, 
propondo uma releitura do grotesco feminino como ferramenta de desestabilização do patriarcado. 
Por fim, celebra a potência transformadora da palhaçaria como linguagem de insurgência, capaz de 
revelar as assimetrias de gênero que persistem mesmo sob o nariz vermelho.
Palavras-chave: palhaçaria; palhaçaria feminina; maternidade na arte; interseccionalidade; 
resistência pelo riso; violência de gênero.

Memoirs of a Clown who Dared to Laugh

Abstract: This autobiographical article examines the journey of a clown-mother-researcher, 
addressing intersectional challenges in Brazilian female clowning. Through three key episodes - 
harassment during performance (2006), misogynistic audience aggression (2024), and comparisons 
in mixed-gender duos (2025) - it reveals how the female comic body negotiates gender stereotypes, 
motherhood, and structural violence. Drawing on feminist theories (hooks, Iaconelli, Crenshaw) 
and femicide data (FBSP, 2023), the study demonstrates that clowning, traditionally a male-
dominated field, imposes on women a double burden: artistic excellence and social policing. The 
narrative exposes issues ranging from onstage objectification to the isolation of artistic motherhood 
and the academic invisibility of researcher-mothers. It frames laughter as political resistance, 
proposing a feminist reinterpretation of the grotesque as a tool to destabilize patriarchy. The analysis 
particularly highlights the paradox of the red nose - symbol of freedom yet insufficient protection 
against gender violence; the “spectral masculinity” of absent fathers in maternal narratives; and 
the embodied cost of triple shifts (artist-researcher-mother). Ultimately, it celebrates clowning as a 
language of insurgency that exposes gender asymmetries persisting even beneath the comic disguise.
Keywords: clown; clowning; female clowning; intersectionality; motherhood in arts; gender 
violence.



167Memórias de uma Palhaça que Ousou Rir

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 165-176.

1 Introdução 

Falar de palhaçaria é adentrar um território de multiplicidades, no qual convivem 
especialidades diversas. Há pessoas palhaças que atuam em hospitais, ruas, teatros, circos e em áreas 
de conflito e vulnerabilidade social - cada frente com suas particularidades, todas se alimentando 
umas das outras. Uma mesma pessoa artista pode, num só dia, usar um número clássico do circo 
tradicional em uma intervenção hospitalar e subir ao palco de um teatro num espetáculo com 
o nariz vermelho. Como diz minha dupla de palhaço e pai de minhas filhas, Paulo Candusso: 
“Há tantos caminhos quanto corações”. Essa frase sintetiza o cerne da arte do nariz vermelho: 
liberdade, multiplicidade, espontaneidade e a coragem de ser aquilo que se escolhe ser, mesmo que 
isso signifique tropeçar, fracassar e, nesse processo, fazer rir.

A palhaçaria não se resume a técnicas ou contextos de atuação, ela também se desdobra em 
dramaturgias plurais, moldadas por quem as cria. Em anos de trabalho nos palcos e na sala de aula, 
observei como as dramaturgias de palhaçaria feitas por homens podem diferir daquelas criadas por 
mulheres e como essa divisão se torna ainda mais complexa quando consideramos recortes raciais, 
de gênero, orientação sexual, classe social e idade. Essas nuances não apenas refletem identidades, 
mas também revelam como o riso é um fenômeno coletivo atravessado por relações de poder.

Neste ensaio, traço um mapa pessoal e político das adversidades que moldam o corpo 
cômico feminino, entrelaçando minhas experiências como palhaça-pesquisadora-mãe com as lutas 
de grupos historicamente excluídos. Através de relatos que vão desde assédios velados em cena até 
os desafios de conciliar ensaios, pesquisas acadêmicas e cuidados parentais, desvelo como o riso - 
quando performado por corpos marginalizados - carrega em si tanto a potência da subversão quanto 
o peso de estereótipos secularizados. Minha condição de mãe-artista em uma sociedade patriarcal 
revela as fissuras de um sistema que espera a palhaça sempre disponível para fazer rir, a pesquisadora 
produtiva sem cessar, e a mãe presente sem falhas; tripla exigência que nenhum corpo consegue 
sustentar sem custos. Ao cruzar esta vivência com as reflexões de bell hooks sobre opressão e o 
“Manifesto Antimaternalista” de Vera Iaconelli, proponho uma cartografia das contradições vividas 
pela mulher-palhaça-pesquisadora: entre os palcos e a escola dos próprios filhos, entre a escrita 
acadêmica e as noites em claro com bebês recém-nascidos, entre o nariz vermelho que liberta e os 
papéis sociais que aprisionam. 

Nesta fronteira entre o íntimo e o coletivo, entre os cuidados que nos silenciam e o riso 
que nos liberta, este texto se move como testemunho e insurgência, pois se a palhaçaria é a arte de 
fracassar com graça, que meu fracasso em ser tudo para todos sirva de espelho para uma sociedade 
que ainda não aprendeu a rir de suas próprias contradições.



168Memórias de uma Palhaça que Ousou Rir

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 165-176.

2 A palhaça 

	

Ao narrar minha experiência como mulher palhaça branca, cisgênero, heterossexual e de 
classe média - mãe de duas crianças numa trajetória marcada por privilégios estruturais - reconheço 
que a minha trajetória como palhaça vem acompanhada por uma mochila invisível de vantagens 
sociais. Como bem aponta bell hooks, “nosso primeiro ato de libertação deve ser o reconhecimento 
honesto de como participamos de estruturas opressoras” (hooks, 2018). Neste sentido, meu 
envolvimento com a palhaçaria se constrói num lugar paradoxal no qual, de um lado, enfrento as 
barreiras de gênero inerentes ao universo cômico tradicionalmente masculino e, de outro, desfruto 
de acessos negados a palhaças negras, periféricas ou LGBTQIAP+.

É fundamental destacar que a palhaçaria praticada por pessoas que se reconhecem como 
mulheres constitui um universo plural, profundamente marcado por diferentes condições sociais. 
Como bem aponta Djamila Ribeiro (2019), “a experiência feminina não pode ser universalizada, 
pois está sempre situada em marcadores específicos de raça, classe e sexualidade”. A categoria 
“mulher” comporta, assim, uma infinidade de possibilidades e vivências distintas.

Neste contexto, o conceito de interseccionalidade, formulado por Kimberlé Crenshaw, 
revela-se fundamental, pois demonstra como fatores diversos de opressão (como racismo, sexismo 
e classismo) se correlacionam criando formas específicas de marginalização. Assim é possível 
compreender como as opressões se recombinam criando experiências únicas. O cruzamento 
dessas formas de discriminação gera, de fato, um sistema de opressão particularmente complexo. 
Enquanto eu, mulher branca, luto contra o estereótipo da “palhaça graciosa” - o que Iaconelli 
denuncia como “a armadilha da delicadeza compulsória feminina” (Iaconelli, 2021), outras colegas 
enfrentam a invisibilização dupla: por serem mulheres e negras, ou mulheres e trans, ou mulheres e 
vulnerabilizadas financeiramente. O riso feminino parece trazer consigo marcas dos lugares em que 
habitamos. 

Minha condição de mãe-artista revela outra camada de interseccionalidade: a cobrança 
por uma disponibilidade constante e incompatível com os cuidados parentais. Meu corpo é 
repetidamente demandado por um tríplice de cobranças: como palhaça, deveria estar mais disponível 
para ensaios e apresentações; como mãe, “deveria estar em casa” cumprindo um ideal de cuidado 
que a sociedade me impõe; e como pesquisadora, sou constantemente cobrada (e autocobrada) por 
produtividade acadêmica. A necessidade de publicações de artigos, de presença em eventos e de 
cumprimento de prazos ignora minha rotina parental. Essa invisibilização do trabalho reprodutivo, 
que Angela Davis (2016) denuncia como “o alicerce oculto do capitalismo”, revelava-se mesmo que 
nas entrelinhas. Em muitos momentos me vejo como a profissional com pouca disponibilidade 
para ensaios, a que “prioriza os filhos”, a que precisa justificar ausências em eventos acadêmicos 
porque não é fácil arranjar com quem deixar as crianças. Enquanto colegas homens (pais, palhaços 
ou pesquisadores) são vistos como comprometidos por viajarem a trabalho, colecionarem currículos 



169Memórias de uma Palhaça que Ousou Rir

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 165-176.

lattes bem preenchidos, ou por dedicarem algumas horas diárias às suas crianças, eu facilmente 
passo por mãe negligente — paradoxo que bell hooks (2018) analisa como “a dupla régua moral que 
pune mulheres que ousam ocupar espaços públicos”.

Na academia, o cenário se repete desde que me tornei mãe em meio à minha pesquisa de 
mestrado. A exigência da escrita não dialogava com as noites em claro amamentando uma bebê 
recém-nascida e sendo uma mãe de primeira viagem. Como aponta Vera Iaconelli (2021, p. 54), “o 
mito do pesquisador desencarnado pressupõe um corpo sem filhos, sem fraldas, sem cansaço”. Meu 
papel de mulher palhaça, então, torna-se um símbolo de resistência cômica e de denúncia silenciosa. 
Minha trajetória acadêmica, ainda que cheia de desafios, me abastece e me aponta um caminho não 
tão óbvio e altamente transgressor: eu ocuparei esse lugar, mesmo que pareça impossível. 

Meu corpo feminino (exausto) e materno ocupando a academia não é apenas uma presença, 
é um ato político. Minha estadia na pesquisa engrossa o coro silencioso que diz: “nós mulheres 
precisamos continuar ocupando esses espaços”. Nossos nomes - de pesquisadoras, artistas, mães 
acadêmicas - precisam ecoar com a mesma força e frequência que os nomes masculinos nos 
referenciais bibliográficos. Quantas vezes abri trabalhos científicos e encontrei linhas e mais 
linhas de citações a homens, enquanto as contribuições femininas eram ausências gritantes? Esta 
é nossa batalha cotidiana: sermos lembradas, citadas, referenciadas. Não como exceção, mas como 
parte fundamental da regra. Minha presença palhaça e minhas contribuições de pesquisadora são 
instrumentos desse mesmo combate - pelo direito de existirmos plenamente na memória acadêmica.

3 Palhaçaria e Misoginia: Corpos que Riem, Corpos que Resistem.

3.1 Episódio 1 - O Assédio sob o Nariz Vermelho (2006) 

Minha trajetória como artista sempre me confrontou com a dualidade de ser primeiro 
mulher, depois palhaça. Um episódio emblemático ocorreu em 2006, durante uma intervenção 
artística no Centro Comunitário São Martinho (Zona Leste de São Paulo), onde atuava como 
estagiária de Psicologia, nessa época estava no quinto semestre da graduação. A instituição, que 
atendia majoritariamente homens em situação de rua, convidou-me para apresentações artísticas. 
Foi realizada uma intervenção cômica de duas horas com jogos cômicos e interações por mim e um 
colega palhaço.

Naquele dia eu usava um figurino composto por vestido xadrez com o comprimento de 
dois dedos acima dos meus joelhos, meias coloridas, botinas, maquiagem e nariz de palhaça. Tudo 
corria bem nos primeiros momentos da intervenção até que me dei conta que muitos olhares 
masculinos se voltavam para as minhas pernas. Os olhares se transformaram em palavras grosseiras, 
em constrangimento e por fim em assédio. Nada muito diferente do que milhares de mulheres 



170Memórias de uma Palhaça que Ousou Rir

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 165-176.

vivenciam desde o início da adolescência: corpos sendo invadidos e violentados por palavras, olhares, 
comentários, abusos e agressões. O paradoxo era cruel: meu nariz vermelho, símbolo de liberdade 
cômica, não me protegeu da violência de gênero. Busquei refúgio próximo ao colega masculino, 
reproduzindo inconscientemente a dinâmica de proteção patriarcal. 

Posteriormente, já de volta em casa, meus primeiros pensamentos foram de culpa: “por 
que eu não coloquei meia-calça por baixo do vestido?”, “por que eu não escolhi um vestido mais 
longo?”, “por que eu deixei as pessoas me olharem dessa forma?”. Assim como muitas mulheres que 
sofrem violência, antes mesmo de perceber que estava sendo assediada, eu me culpei. Vivi o processo 
comum a tantas mulheres: a autoculpabilização. Questionava meu figurino, meus gestos, minha 
presença cômica. A sociedade constituída a partir de pensamentos machistas gera esse impacto no 
modo como a mulher percebe a si mesma. Muitas vezes essa autopercepção passa pela sensação de 
culpa. Eu tinha medo de sofrer um (novo) assédio e de que o meu corpo fosse invadido fisicamente 
tanto quanto fora pelos olhares desejosos e indiscretos. O que deveria ser divertido, foi dolorido. O 
que era dor, com o tempo, virou trauma.

Naquela época, aos 23 anos de idade, eu era incapaz de perceber que a culpa que eu senti era 
apenas uma de tantas consequências do sistema patriarcal, composto por relações sociais nas quais 
prevalecem a dominação masculina. Ao longo do tempo fui tomando consciência do machismo e de 
suas cruéis consequências, sobretudo nas vidas das mulheres. Ainda assim, experiências traumáticas 
são capazes de gerar marcas que nos acompanham por muitos anos. Daquela experiência em diante 
eu nunca mais consegui usar um figurino curto ou justo quando estou de palhaça em cena. Mesmo 
estando certa de que com o nariz vermelho vivencio a minha versão mais livre e desimpedida ainda 
sinto o medo que senti naquela ocasião.

3.2 Episódio 2 - “Cadê o Pai?” (2024)

Desde 2019, circulo por diferentes cidades com o espetáculo solo de palhaçaria “Pia Mater- 
em busca de uma maternidade possível”, com direção de Rhena de Faria. O espetáculo retrata o dia 
a dia de uma mãe palhaça com sua bebê recém-nascida, mostrando as alegrias, o amor, mas também 
a solidão, o cansaço e a falta de tempo de uma mulher no período pós-parto. A peça desromantiza 
a maternidade e coloca a existência e os sentimentos de uma mãe no centro da discussão. A figura 
paterna não aparece, deixando em aberto se o pai é ausente, presente, se existe ou se nunca existiu. 
Essa escolha foi feita de forma consciente e decisiva pelo elenco e pela direção durante o processo 
criativo. O foco do espetáculo é a mãe: sua condição pós-parto, seus desejos, suas alegrias e sua 
solidão.

No dia 18 de maio de 2024, me preparava para entrar em cena no Teatro SESI de Marília, 
São Paulo. Momentos antes da peça começar, no camarim, vesti meu figurino, fiz minha maquiagem, 
arrepiei meus cabelos e me aqueci dançando religiosamente a mesma música usada no aquecimento 



171Memórias de uma Palhaça que Ousou Rir

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 165-176.

desde a estreia do espetáculo em 2019: “Ela Encanta”, da cantora Marina Peralta. Estava feliz, como 
sempre estou ao entrar em cena. Ao escutar o terceiro sinal, não podia imaginar o desafio e a dor 
que estavam por vir. Logo no início, cerca de dez minutos após o espetáculo começar, escutei uma 
voz masculina gritando em alto e bom som: “Cadê o pai? Cadê o pai?”. Confesso que fiquei confusa 
e intuí que aquela provocação não pararia por ali. Os gritos me pegaram de “calças curtas”, por isso 
segui o espetáculo sem dar ênfase ao acontecimento.

Ainda na parte inicial da peça, a palhaça (eu) vai até um microfone e faz perguntas para 
a pediatra de sua filha. As perguntas revelam os medos e o cansaço da mãe puérpera, que indaga: 
“Posso comer um pedacinho de chocolate?”, “Posso tomar um copinho de cerveja?”, “Algum dia eu 
vou voltar a dormir?”. Naquele momento, escutei a mesma voz masculina gritando alto. Dessa vez, 
não consegui entender o que dizia. Comecei a me sentir ameaçada.

Mais para o meio do espetáculo, como faço em todas as apresentações, desci para a plateia e 
perguntei se algum pai poderia me ajudar. Nesse momento, peço ajuda para que o pai segure minha 
neném por cinco minutos, para que eu possa ajeitar meu sutiã. Complemento o pedido dizendo que 
gostaria da ajuda de um pai que realmente entenda de bebês, e não dos “paizões das redes sociais”, 
que são muito presentes... mas só por lá mesmo. É comum me deparar com certo constrangimento 
masculino, sobretudo daqueles que estão com suas crianças e com sorrisos amarelados. Ao passo 
que também é comum observar a reação eufórica de mulheres que balançam a cabeça em gestos 
afirmativos.

Nesse momento, uso o humor para falar de um assunto recorrente em nosso país: a ausência 
da figura paterna. Um levantamento da Associação Nacional dos Registradores de Pessoas Naturais 
(ARPEN) mostrou que, em 2022, mais de 164 mil crianças foram abandonadas por seus genitores 
ainda durante a gravidez das mães. O mesmo levantamento mostra que, em 2023, somente até o 
mês de julho, esse número já havia passado de 106 mil.

Andei em direção a um homem de meia-idade que, sentado com sua esposa e seu filho, 
levantava a mão demonstrando interesse em participar do jogo cênico. Ao me aproximar dele, 
percebi que me olhava de forma raivosa. Por milésimos de segundos, pensei que aquele poderia ser 
o dono dos gritos de agressão que havia recebido durante a primeira parte do espetáculo.

Quando cheguei bem perto dele, ele começou a gritar, dizendo que eu “deveria ter vergonha 
de estar fazendo essa peça, deveria ter vergonha de falar esse tipo de coisa”. E continuou: “Você, 
assim como essa aqui” - apontando para sua própria esposa - “não deveria fazer coisas vergonhosas 
como essas. Porque essa aqui” - apontando novamente para a esposa - “quando estava amamentando 
esse aqui” - indicando seu filho, uma criança de no máximo seis anos de idade - “pedia para tomar 
um copinho de cerveja. Isso é um absurdo! Cadê o pai nessa peça?”.

Parei. Senti medo. Senti pena de sua esposa, exposta àquela situação. Senti compaixão por 
aquela mulher. Pensei se ele me agrediria fisicamente. Pensei que ele estava muito alterado. O 
homem gritava. O homem gritava muito. Pensei rápido e me vesti de coragem. Respirei e lancei 



172Memórias de uma Palhaça que Ousou Rir

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 165-176.

uma piada para a plateia (que me olhava com acolhimento): “Engraçado, parece que estou ouvindo 
uma voz lá do aléééém, uma voz que quer falar alto, mas eu nem estou ouvindo... Que coisa, gente! 
Será que tem espíritos por aqui?”, disse eu. Brinquei que não ouvi, mas ouvi muito bem.

Voltei ao palco com muito medo, sempre olhando para a direção do assento onde aquele 
homem estava sentado. Ele poderia correr em minha direção a qualquer momento. Ele poderia 
me machucar. Ele já havia me machucado emocionalmente. Ninguém da equipe do teatro tirou 
aquele homem da plateia. Nenhum outro homem da equipe daquele teatro - equipe essa em sua 
totalidade masculina - achou que deveria tirá-lo de cena. Assim vivi uma cena clássica na trajetória de 
resistência feminina: o medo solitário diante da violência masculina. Os dados do Fórum Brasileiro 
de Segurança Pública (2023) confirmam essa realidade cotidiana: o Brasil registra um feminicídio 
a cada 6 horas e 43% desses crimes ocorrem em espaços públicos, exatamente como a agressão que 
sofri no palco.

Terminei o espetáculo com mãos trêmulas, mas com voz firme. Quando as luzes do palco se 
acenderam, pedi licença ao público para um desabafo necessário: “Houve aqui alguém extremamente 
agressivo comigo. Acreditou que me faria recuar, mas continuei. Porque nenhum homem deterá 
minha arte nem calará a voz de uma mulher-mãe que insiste em existir”. A plateia iluminada revelou 
o que os estudos de Segurança Pública já demonstram: em 68% dos casos de violência contra 
mulheres em eventos culturais, os agressores fogem antes de qualquer consequência (Observatório 
da Violência Contra a Mulher, 2022). Fiquei sabendo por alguém que estava na plateia que o 
homem havia desaparecido após minha piada sobre “espíritos” - ironia cruel, pois quando precisam 
assumir responsabilidades, eles realmente se tornam fantasmas.

O que deveria ser uma celebração artística transformou-se em mais um capítulo da misoginia 
brasileira. 

3.3 Episódio 3 - Palhaçaria e Infância: O Peso Invisível das Comparações (2025)

Acabo de sair de uma visita à classe da minha filha Bella, de oito anos. Eu e meu marido, 
Paulo Candusso - também palhaço profissional - fomos convidados pela professora para falar sobre 
nossa profissão à turma do terceiro ano. Junto a outras mães e outros pais que apresentaram seus 
ofícios diversos (enfermeira, bombeiro, nutricionista), compartilhamos nosso ofício com as crianças.

A experiência foi profundamente tocante. As perguntas curiosas e os olhos brilhantes 
daqueles pequenos espectadores aqueciam minha alma artística. Mostramos nossos figurinos, 
explicamos como escolhemos nossos nomes de palhaço e palhaça e, ante os insistentes pedidos, 
realizamos uma breve aparição com nossos narizes vermelhos. Meu companheiro, como palhaço, 
encantou com sua habilidade em comédia física: tropeços calculados, trompadas hilárias na parede, 
gestos exagerados que arrancaram gargalhadas estridentes. Eu, como palhaça, optei por um registro 



173Memórias de uma Palhaça que Ousou Rir

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 165-176.

diferente: trocadilhos linguísticos, interações lúdicas e dancinhas graciosas que provocaram risos 
mais contidos, porém igualmente genuínos. 

Ao nos despedirmos, já no corredor da escola, uma voz infantil me alcançou: “Ô mãe da 
Bella... Eu não achei graça do que você fez”. Sorri com naturalidade e respondi: “É mesmo? Mas 
a palhaçaria é assim mesmo - alguns dias nossas piadas funcionam, outros não. Tudo faz parte do 
jogo!”. Naquele momento, percebi ter alcançado uma rara maturidade cômica: a capacidade de 
receber críticas sem desvalorizar meu próprio trabalho. Porém, essa interação revela um padrão 
mais profundo na palhaçaria em duplas. É relativamente comum que, quando pessoas palhaças 
se apresentam em dupla, ocorram comparações vindas do público como: “Ah, achei seu parceiro 
mais engraçado” ou vinda da sua própria dupla “Ah, hoje você perdeu o timing cômico naquele 
momento”. 

As duplas cômicas na palhaçaria fortalecem o trabalho coletivo e marcam parcerias que 
podem durar anos, décadas ou até uma vida. É um caminho natural para muitas pessoas que 
buscam se aperfeiçoar e trabalhar com o nariz vermelho. Essa longa convivência artística permite 
que a interação em cena vá além do jogo cômico e mergulhe nas profundezas das relações humanas. 
Como argumenta Olendzki:

Na relação da dupla de palhaços transparecem várias facetas positivas e negativas 
das relações humanas, compondo pequenos microcosmos e complementaridades 
que constroem o ser e o sentido de cada um, em uma unidade de relação e jogo à 
dois, que acaba por se tornar múltipla e universal (Olendzki, 2016, p. 38).

	Assim, as contradições e nuances do dia a dia são não apenas representadas, mas vividas e 
amplificadas na relação cômica, ganhando uma dimensão universal. Quando se pensa em duplas 
clássicas na palhaçaria, é inevitável pensar na combinação das figuras “Branco e Augusto”, que, 
segundo Olendzki (2016, p. 34), surgiu no circo moderno europeu e se definiu a partir da dupla 
Foottit e Chocolat, em Paris, a partir de 1894. Nessa formação clássica, o primeiro atuava como 
um tipo “autoritário e despótico”, enquanto o segundo se apresentava como uma “figura estúpida, 
crédula e inapta” (Olendzki, 2016, p. 34), estabelecendo o dinamismo de poder que fundamenta a 
dupla. 

	A partir de experiências artísticas em dupla é bastante natural que a comparação apareça e parece 
se intensificar significativamente quando a dupla é formada por uma mulher e um homem. Presumo 
que esse fenômeno ocorra porque há sempre, mesmo que de forma invisível, um estado de opressão 
da mulher em relação ao homem. Essa dinâmica não é casual, pois reflete a histórica predominância 
masculina nos palcos. A exclusão histórica da mulher na palhaçaria é evidenciada por Viveiros de Castro 
(2020, p. 220), que registra: “diziam os tradicionais que mulher não podia ser palhaço. E falavam assim 
mesmo, no masculino, tão forte era a associação do personagem com o gênero.”

	A predominância de homens na palhaçaria profissional criou um padrão implícito de 
avaliação que frequentemente coloca as mulheres em desvantagem comparativa. Viveiros de Castro 



174Memórias de uma Palhaça que Ousou Rir

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 165-176.

(2020, p. 221) contextualiza historicamente o movimento, lembrando que o uso do nariz vermelho 
por mulheres é um fenômeno que se deu a partir da década de 1990. Como destaca Fuchs em sua 
pesquisa:

As narrativas históricas da arte da palhaçaria são fortemente marcadas por uma 
noção de sujeito universal masculino. Dessa maneira, o trabalho de mulheres 
cômicas geralmente é apresentado como uma exceção, algo contado paralelamente 
à história oficial, determinado por uma noção de rompimento com estruturas 
sociais vigentes (Fuchs, 2022, p. 48).

É crucial destacar como as regras sociais impostas às mulheres desde a infância criam barreiras 
invisíveis à expressão cômica. Enquanto aos meninos se permite - e até se incentiva - a desenvoltura 
barulhenta, as piadas e a exposição ao grotesco, às meninas são cobrados “bons modos” que as 
afastam do ridículo essencial à palhaçaria. Essa diferença de socialização pode explicar por que o 
território do cômico tende a se apresentar como espaço mais cômodo para os homens. É como se o 
corpo masculino recebesse uma licença social para o a paspalhice desde cedo, enquanto o feminino 
fosse disciplinado para as ações contidas. Dentro do caminho da palhaçaria, observo um fenômeno 
acontecer com alunas e colegas de profissão: do encontro com o nariz vermelho entram em contato 
com o histórico de educação repressiva que receberam, posteriormente buscam desconstruir padrões 
sociais que as impedem de ser ridículas para então acessarem a liberdade cômica em cena.

Essa visita escolar, aparentemente despretensiosa, tornou-se metáfora perfeita de minha 
jornada: mesmo dividindo o mesmo espaço, homens e mulheres parecem carregar pesos diferentes. 
E se tem um ponto que a palhaçaria me ensina é que existem infinitas formas de fazer rir - e todas 
são válidas.

3 Considerações Finais

Ao longo deste artigo, minha trajetória como palhaça-mãe-pesquisadora revelou que o nariz 
vermelho se transforma em lente de aumento das estruturas patriarcais que regulam corpos femininos. 
Os três episódios aqui analisados – o assédio (2006), a agressão na plateia (2024) e as comparações em 
dupla (2025) – não são incidentes isolados, mas sintomas de um sistema que condiciona o acesso das 
mulheres ao riso. Minha experiência como mulher branca de classe média evidencia que nem todas as 
palhaças sofrem igualmente. O conceito de Crenshaw (1989) aplica-se aqui: ser lida primeiro como 
“mulher” e depois como “artista” varia conforme raça, classe e sexualidade.

Ao usar o humor para responder ao agressor (“vozes do além”), pratiquei uma transgressão 
cômica, desmontando opressões e revelando seu absurdo. Cada tropeço encenado, cada piada sobre 
maternidade real, cada crítica recebida de uma criança, foi ato de re-existência – um lembrete de 
que o palco também pode ser trincheira. Que este trabalho inspire outras mulheres, afinal, como 
aprendi com minha filha Bella: “[...] a gente pode ser o que a gente quiser!”



175Memórias de uma Palhaça que Ousou Rir

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 165-176.

Referências
ANUÁRIO BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA 2023. São Paulo: Fórum Brasileiro 
de Segurança Pública, ano 17, 2023. Disponível em: https://publicacoes.forumseguranca.org.br/
items/6b3e3a1b-3bd2-40f7-b280-7419c8eb3b39 . Acesso em: 05 jan. 2026.

BERGSON, H.  O Riso: Ensaio sobre a Significação do Cômico. 
Tradução de Ivone Castilho Benedetti. São Paulo: Martins Fontes, 2001.  

CRENSHAW, K. Demarginalizing the intersection of race and sex. A Black Feminist Critique of 
Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics. University of Chicago Legal 
Forum, n. 1, v. 1989, 1989. Disponível em: https://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/
iss1/ . Acesso em: 05 jan. 2026. 

DAVIS, A. Mulheres, raça e classe. Tradução de Heci Regina Candiani. 1. ed. São Paulo: Boitempo, 
2016. 

FUCHS, Ana Carolina Müller. O Sorriso da Palhaça: Pedagogias do Riso e do Risível. 2022. Tese 
(Doutorado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação, Faculdade de Educação, 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2022.

hooks, b. O feminismo é para todo mundo: políticas ardorosas. Tradução de Bhuvi Libanio. Rio de 
Janeiro: Rosa dos Tempos, 2018.

IACONELLI, V. O Manifesto Antimaternalista. Rio de Janeiro: Zahar, 2023

INSTITUTO PATRÍCIA GALVÃO. Violência no Ambiente Cultural. São Paulo: Instituto Patrícia 
Galvão, 2023.

OBSERVATÓRIO DA VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER. Relatório 2022. Rio de Janeiro: 
Observatório da Violência contra a mulher, 2022.

OLENDZKI, L. C. A dupla cômica de palhaços: parceria de jogo, operação de funções e princípios 
da arte clownesca. Revista Arte da Cena, Goiânia, v. 2, n. 3, p. 33-52, jul./dez. 2016. Disponível em: 
https://revistas.ufg.br/artce/article/view/43899/22492 .  Acesso em: 05 jan. 2026.

VIVEIROS DE CASTRO, A. O Elogio da Bobagem: palhaçaria feminina como atitude filosófica. 
Rio de Janeiro: Cobogó, 2017.

https://publicacoes.forumseguranca.org.br/items/6b3e3a1b-3bd2-40f7-b280-7419c8eb3b39
https://publicacoes.forumseguranca.org.br/items/6b3e3a1b-3bd2-40f7-b280-7419c8eb3b39
https://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/iss1/
https://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/iss1/
https://revistas.ufg.br/artce/article/view/43899/22492


176Memórias de uma Palhaça que Ousou Rir

Ephemera - Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro Preto, 
v. 9, n. 17, jan.-mar., 2026, p. 165-176.

Biografia acadêmica
Joana Marques Barbosa - Universidade de São Paulo (USP)
Doutoranda no departamento de Artes Cênicas, Programa de Pós-graduação de Artes Cênicas, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, São Paulo, Brasil.
E-mail: joksb@hotmail.com 

Financiamento
Não se aplica

Aprovação em comitê de ética
Não se aplica

Conflito de interesse
Nenhum conflito de interesse declarado

Contexto da pesquisa
Não declarado

Direitos autorais
Joana Marques Barbosa

Contribuição de autoria (CRediT)
Não se aplica

Licenciamento
Este é um artigo distribuído em Acesso Aberto sob os termos da Creative Commons 4.0
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br. 

Modalidade de avaliação
Avaliação Simples Cego

Editores responsáveis
Rita Gusmão
Mariana Azevedo
Marcelo Cordeiro

Histórico de avaliação
Data de submissão: 30 maio 2025
Data de aprovação: 09 dez. 2025
5

mailto:joksb@hotmail.com
 https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br  

