
ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

* Artigo recebido em 15/09/2024 . Aprovado em 30/10/2025. 

**Doutor em Direito pela UFMG. ORCID: 0000-0002-9605-6468. E-mail: waldirsmjunior@gmail.com. 

 

ARTEFILOSOFIA N.39 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

 

AFINAL, O QUE AS ARTES (AINDA) COMUNICAM?* 

 

 

Waldir Severiano de Medeiros Júnior** 

 

 

Resumo: Este estudo reexamina a filosofia da arte de Arthur Schopenhauer a partir de suas 

explicações do significado estético-filosófico da experiência do belo natural e, em especial, 

daquelas espécies de arte, objetivadas em obras, por ele destacadas, quais sejam, arquitetura, 

hidráulica, jardinagem, escultura, pintura, artes discursivas e música. O propósito dessa 

revisitação da estética schopenhaueriana é senão o de compreender sua importância para uma 

concepção que (ainda) encara a experiência do belo, sobretudo enquanto obra de arte, como 

uma espécie de comunicação de um conteúdo dotado de valência filosófica – concepção esta, 

aliás, com plenos direitos de (ainda) existir validamente nos dias que correm, desde que, 

conforme advertido na conclusão, criticamente revisada em algumas de suas premissas, tomada 

como mais uma teoria entre outras e que não percamos de vista que a pós-modernidade (na 

hipótese de “já” ou “ainda” estarmos a vivê-la) é não apenas “mistura” de estéticas, mas 

também, e quiçá principalmente, coexistência de estéticas. 

 

Palavras-chave: Filosofia da arte. Arthur Schopenhauer. Artes. Significado filosófico. 

Pluralidade estética. 

 

 

 

AFTER ALL, WHAT DO THE ARTS (STILL) COMMUNICATE? 

 

Abstract: This paper reexamines Arthur Schopenhauer's philosophy of art on the basis of his 

explanations of the aesthetic and philosophical significance of the experience of natural beauty 

and, in particular, of those kinds of art, objectified in works of art, highlighted by him, namely 

architecture, hydraulics, gardening, sculpture, painting, discursive arts and music. The purpose 

of revisiting schopenhauerian aesthetics is to understand its importance for a conception that 

(still) sees the experience of beauty, especially as a work of art, as a kind of communication of 

a content endowed with philosophical value – a conception that, incidentally, has full rights to 

(still) validly exist today, as long as, as pointed out in the conclusion, critically revised in some 

of its assumptions, taken as one more theory among others and we should not lose sight of the 

fact that postmodernity (in case we are “already” or “still” living it) is not only a “mixture” of 

aesthetics, but also, and perhaps above all, a coexistence of aesthetics. 

 

Keywords: Philosophy of art. Arthur Schopenhauer. Art. Philosophical meaning. Aesthetic 

plurality. 

  



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

2 

INTRODUÇÃO 

O presente estudo, realizado através de metodologia bibliográfica, objetiva reexaminar 

a filosofia schopenhaueriana da arte, menos, contudo, no tocante ao lado subjetivo da 

experiência estético-artística, por Schopenhauer (2005, p. 270 e ss.) relacionado à tese do puro 

sujeito cognoscente intuidor de Ideias, do que no tocante ao lado objetivo da experiência em 

questão, por Schopenhauer (2005, p. 287 e ss.) relacionado às principais espécies de arte (Kunst) 

desenvolvidas ao longo da história (ocidental-europeia) e corporificadas em obras. 

E isso o fazemos senão com vistas à compreensão do significado filosófico da 

comunicação artística nos termos do pensamento de Schopenhauer, uma vez que para este o 

próprio objeto da comunicação do belo (Das schöne) natural ou artístico terminaria por se 

identificar com um significado de densidade filosófica, para não dizer metafísica. 

Portanto, o que aqui intentamos é saber do sentido filosófico, na hipótese de haver 

algum, da experiência estética, máxime da obra de arte em suas principais modalidades. 

Valendo-nos, para tanto, do contributo de Schopenhauer, especialmente de suas considerações 

sobre o lado objetivo da experiência do belo: as artes (arquitetura, hidráulica, jardinagem, 

escultura, pintura, literatura e música) encarnadas em obras de arte. 

Dessarte, o desenvolvimento do trabalho começa com um capítulo voltado ao 

delineamento das distinções gerais dos lados subjetivo e objetivo da experiência do belo (lato 

sensu); prossegue num outro capítulo voltado à revisitação da explicação schopenhaueriana das 

artes, o qual se subdivide em várias seções, cada qual dedicada a uma das artes destacadas por 

Schopenhauer em sua exposição; e finaliza com um balanço crítico-positivo da estética 

schopenhaueriana no contexto da contemporaneidade (pós-)moderna – contemporaneidade 

esta, frise-se, sobre cuja consistência e problemática aqui não se discute, pressupondo-se 

conhecidas do(a) leitor(a). 

Isso posto, comecemos. 

 

1 SOBRE OS LADOS SUBJETIVO E OBJETIVO DA EXPERIÊNCIA ESTÉTICO-

ARTÍSTICA  

Como dito, a experiência sob exame, conforme o magistério de Schopenhauer, comporta 

dois lados elementares, quais sejam, o subjetivo e o objetivo. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

3 

Muito basicamente, o primeiro tem que ver com questões relacionadas, entre outras 

coisas, ao sentimento do belo (e suas variações, como o sentimento do sublime1), ao deleite 

estético que o acompanha, à genialidade artística de que pouquíssimas pessoas seriam dotadas 

e à disposição estética inerente a todxs. 

Com efeito, no entender de Schopenhauer (2005, p. 233 e ss.), o sentimento da beleza 

com a satisfação que lhe é próprio teria por fundamento o puro sujeito cognoscente, isto é, a 

afirmação autônoma do sujeito do conhecimento, conquanto apenas por um determinado 

período de tempo, em detrimento do sujeito querente. 

Afirmação esta que, em parte, viabilizaria ao sujeito conhecer as coisas de forma, 

digamos, contemplativa, i.e., tal como são em si mesmas, segundo suas Ideias (determinações 

originárias, modelares), em vez da forma interesseira de praxe, i.e., segundo, unicamente, suas 

implicações, positivas ou negativas, para a vontade individual; e, em parte, libertaria o sujeito 

dos sofrimentos conaturais ao modus operandi de uma vontade por natureza insaciável 

(Schopenhauer, 1974, p. 291-305), na medida em que, ao livrar o sujeito da pesada canga das 

demandas volitivas, permitir-lhe-ia subsistir levemente num mundo de pura representação, vale 

dizer, como “límpido espelho do mundo”, “claro olho cósmico”. 

Sendo certo ainda que, para Schopenhauer (2005, p. 245 e ss.), o fundamento último da 

autonomia do sujeito cognoscente em face do sujeito querente seria senão a existência 

excepcional de um excedente da cognição normalmente exigida para os serviços de satisfação 

da vontade, de modo que a genialidade, no sentido de poder anormal para captar e (re)criar, 

numa obra de arte, a intuição da Ideia (Idee) com o sentimento do belo que a acompanha, 

consistiria exatamente na posse de um tal excedente cognitivo – embora até mesmo a disposição 

estética das pessoas ditas comuns para a fruição ou recepção do belo natural e/ou artístico 

termine por ser explicada por Schopenhauer como uma questão de predomínio da cognição 

sobre a volição, no caso, predomínio débil e meramente momentâneo ou passageiro (Xhignesse, 

2023, p. 9-12). 

Portanto, note-se que é na transformação subjetiva da pessoa, de indivíduo só 

conhecedor de objetos conforme os prós e contras à sua vontade em puro sujeito cognoscente2 

 

1 Para um estudo aprofundado das nuanças entre o belo (Das schöne) e o sublime (Erhabenen) no pensamento de 

Schopenhauer cf. Vandenabeele, 2007, p. 565-582. 
2 No tocante ao lado subjetivo da filosofia do belo (lato sensu), Schopenhauer (2005, p. 657 e ss.), a despeito de 

sua leitura crítica da estética kantiana, reconhece-se por esta influenciado, marcadamente no tocante à indicação 

de Kant (2010, p. 47 e ss.) de algo como um puro sujeito do conhecimento, no sentido de sujeito desinteressado 

(ou, de todo modo, determinado por motivos outros que não os egoístico-interesseiros de praxe), como a condição 

(Bedingung) de possibilidade por excelência da experiência estética, ou, para falar à maneira de Kant, do “juízo 

estético”. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

4 

intuidor de Ideias – as quais, atente-se, seriam não mais que as determinações originárias, os 

graus de objetidade (Objektität) ou as explicitações de uma vontade (Wille) cósmica muito 

originalmente identificada por Schopenhauer, como cediço, com a essencialidade do mundo 

(Welt); é numa tal transformação, dizíamos, que o mestre de Frankfurt vai buscar a compreensão 

das condições de possibilidade dos aspectos subjetivos da experiência estético-artística. 

Por seu turno, no tocante ao lado objetivo dessa experiência, observa-se que, consoante 

Schopenhauer (2005, p. 287 e ss.), tal lado corresponde às artes e suas concretizações: as obras 

de arte consubstanciadoras das Ideias. As quais, repise-se, em Schopenhauer equivaleriam aos 

graus de explicitação (no sentido de determinações originárias modelares) da vontade (de ser) 

universal, conforme os quais os objetos particulares que perfazem o mundo fenomênico 

existiriam na qualidade de meras cópias imperfeitas, sombras, aparências. 

(Em que pese a possibilidade de se questionar, do ponto de vista hodierno, se tais Ideias 

precisariam ter, como quer Schopenhauer, um peso metafísico-platônico de Ideias perenes3, ou 

se bastaria tomá-las como não mais que pressupostos operacionais, introjetados evolutiva e/ou 

culturalmente, do processo de intuitibilidade/perceptibilidade das coisas4...). 

Na verdade, a despeito da relevância conferida por Schopenhauer a algo tão etéreo, 

como podem parecer as Ideias, em sua reflexão sobre o lado objetivo da experiência do belo 

natural ou artístico – a bem ver, as Ideias são como que a ponte entre os lados subjetivo e 

objetivo da experiência possível em geral tal como pensada pelo filósofo da vontade5 –, o fato 

é que, a crer no próprio Schopenhauer, suas observações a esse respeito não são obscuras, 

insípidas e incompletas, a exemplo, conquanto não desprovidas de méritos, das elucubrações 

estéticas de um Kant6. 

 

3 Ressalve-se, porém, que Schopenhauer apropria-se da doutrina das Ideias à sua maneira. Donde, por exemplo, 

para ele as Ideias não subsistirem em si e per si, de forma transcendente, como em Platão, nem consistirem em 

produtos da razão (Vernunft), como em Kant. E isso porque, para o autor do Mundo, as Ideias são imanentes, 

integrando o aparato intuitivo do sujeito destinado à mediação do em-si volitivo e do mundo fenomênico. Cf. 

Schopenhauer, 2005, p. 236-241; e Achlei, 2024, p. 01. 
4 Cf. Eagleman, 2012, p. 85-111. Voltaremos a esse ponto, mesmo que en passant, na conclusão. 
5 Leia-se: “Na ontologia de Schopenhauer, estruturada de maneira crítica, as Ideias estão entre a própria vontade 

como tal e as coisas individuais no espaço e no tempo” (Zöller, 2010, p. 61; grifo do autor). 
6 Para Schopenhauer (2005, p. 658), à parte o mérito da filosofia estética kantiana – consistente na indicação do 

método adequado de investigação do fenômeno estético-artístico, qual seja, a via da subjetividade, ou, mais bem 

posto, do transcendental enquanto sujeito do conhecimento desinteressado, assim como na pavimentação desse 

caminho investigativo (especialmente quanto à compreensão do sublime) –, o que realmente impressiona Kant no 

assunto “[...] não é o belo [lato sensu] mesmo. Ele [Kant] parte, sempre, apenas da declaração de um outro, do 

juízo sobre o belo, não do belo mesmo. É como se o conhecesse apenas e tão-somente de ouvir dizer, não 

imediatamente, parecido a um cego que, altamente perspicaz, poderia, do que ouviu dizer das cores, compor uma 

doutrina sobre as mesmas. E de fato devemos considerar os filosofemas de Kant sobre o belo quase que 

exclusivamente em tais moldes” (Schopenhauer, 2005, p. 659). 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

5 

E não o são senão porque lastreadas na vasta cultura artística de Schopenhauer, para 

cuja formação muito contribuíram as oportunidades que teve, ao longo da vida, de travar contato 

tête-à-tête com célebres exemplares das modalidades artísticas por ele destacadas na exposição 

de sua filosofia da arte (repita-se: arquitetura, hidráulica, jardinagem, escultura, pintura, artes 

discursivas e música) (Safranski, 2011). As quais, por óbvio, embora não esgotando as artes, 

tem-se a impressão de que para Schopenhauer prestar-se-iam como as artes-matrizes, como tais 

podendo, portanto, ser tomadas como referências cardeais para a reflexão de outras modalidades 

artísticas, derivadas ou assemelhadas, não abordadas pelo filósofo ou inexistentes ao seu 

tempo7. 

Pois bem. No presente trabalho, como advertido na Introdução, não temos a pretensão 

de aprofundar na abordagem de Schopenhauer das questões subjetivas da experiência artística 

tal como acima tangenciadas. Isso porque o que aqui queremos é não mais do que reler com 

atenção o exame schopenhaueriano das artes, assente que, por mais datado que tal exame possa 

soar à maior parte das estéticas contemporâneas, parece-nos que ele continua em grau de 

contribuir para a reflexão sobre a dimensão filosófica – na hipótese de haver alguma, ou de todo 

modo, de (ainda) importar – do comunicável pela experiência estética, notadamente enquanto 

obra de arte. 

Donde, para falarmos à maneira de Schopenhauer, centrarmos, doravante, no lado 

objetivo da filosofia (ou, se se quiser, metafísica) do belo, reapreciando o tratamento 

schopenhaueriano de cada uma das artes acima destacadas8. 

 

7 Tome-se, como exemplo, a interpretação da arte moderna abstrata (não figurativa) a partir, em especial, das 

considerações filosóficas de Schopenhauer sobre a música. Cf. Achlei, 2024; e Fonseca; Aguiar, 2023. Teremos 

mais de uma ocasião, no decorrer do texto, para retomar esse assunto.  
8 Talvez este lado objetivo da filosofia do belo seja menos filosófico que o seu lado subjetivo. Talvez este lado 

objetivo tenha mais que ver com erudição do que com filosofia. E, em assim sendo, talvez não fosse aconselhável 

embrenhar-se por um caminho que só poderia levar ao ridículo expediente de medir erudição com Schopenhauer, 

caso em que, é pouco mais do que provável, este sempre prevalecerá em prejuízo da pobre pessoa 

estudiosa/expositora do tal lado objetivo da filosofia estética do pensador alemão, já que praticamente impossível 

superar sua notória erudição e talento expositivo. No entanto, embora não nos escape o que há de incomum e 

temerário no presente trabalho, pensamos que este não seja de todo inócuo, possuindo até certa originalidade com 

relação aos estudos schopenhauerianos de praxe do assunto – “[m]uito menos tinta foi derramada sobre o que 

Schopenhauer caracteriza como o lado objetivo das experiências estéticas” (Xhignesse, 2023, p. 8) (no original 

inglês: “[m]uch less ink has been spilled on what Schopenhauer characterizes as the objective side of aesthetic 

experiences”). A uma porque, por óbvio, o nosso objetivo não é meramente replicar (e tampouco competir com) o 

tratamento schopenhaueriano do lado objetivo da filosofia do belo, mas senão relembrar ao debate contemporâneo, 

quanto ao essencial e nos limites de nossa capacidade de escrita e cultura, a explanação consistente de um autor 

como Schopenhauer quanto aos conteúdos filosófico-metafísicos caracterizadores das, e comunicáveis pelas, obras 

próprias de cada uma das espécies de arte por ele destacadas. E a duas porque, exatamente por se buscar contribuir 

para com o debate atual quanto às implicações da arte e da estética mais da perspectiva da obra de arte e da 

experiência estética do que da perspectiva do artista e do esteta, o reexame sistemático – e não fragmentado e 

meramente exemplificativo, como é comum na matéria – da dimensão objetiva do assunto em causa, tal como 

formatada pelo filósofo oitocentista, faz-se inevitável, logo, justificável. Até porque, é com uma própria noção de 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

6 

2 DAS ARTES E DO OBJETO DE SUA COMUNICAÇÃO  

2.1 Arquitetura 

Sem circunlóquios, no que tange à bela arquitetura, Schopenhauer (2005, p. 287- 292; 

2014, p. 77-87) é de pensar que, malgrado comumente se achar ligada a um escopo de cunho 

utilitário (como, por exemplo, funcionar à guisa de templo religioso, palácio governamental, 

prédio habitacional, arena de entretenimento e esportes, aqueduto, ponte, prisão etc.), seu tema 

capital, quanto ao seu aspecto estritamente estético, é a resolução do embate entre as Ideias (ou 

forças) mais elementares da matéria, em especial as Ideias de gravidade e rigidez, de conjunto 

à manipulação da luz. Sendo mais específico, o filósofo afirma que todos os elementos mais 

propriamente arquitetônicos, tais como base, parede, coluna, pilar, pilastra, viga, entablamento, 

abóbada, telhado, e as relações espaciais (altura, largura e comprimento), com suas 

propriedades, como regularidade, proporção e simetria; tudo isso, dizia-se, é disposto senão de 

modo a solver a tensão fundamental entre a massa da carga/gravidade e a massa do 

suporte/rigidez, com o emprego adequado da iluminação sendo de grande ajuda à valorização 

das disposições das massas e à satisfação de sua intuição por parte do espectador. 

Como não poderia deixar de ser, o modelo de Schopenhauer, no tocante à arquitetura, é 

a arquitetura clássica grega9 (no máximo a greco-romana), cujo estilo ter-se-ia inspirado no 

“espírito da natureza” segundo o qual “a natureza não faz nada em vão e nada supérfluo e, em 

todas as suas criações, segue o caminho mais conveniente” (Schopenhauer, 2014, p. 83). Tanto 

que, para Schopenhauer, não há confundir o puramente arquitetônico com o muito de adornos 

com que não raro se carrega e perturba as construções. Outrossim, a compreensão das técnicas 

 

objetividade que a abordagem de Schopenhauer (2005, p. 233 e ss.) encontra-se comprometida, uma vez que, para 

este, o significado estético, na medida em que identificado com a fruição de um conteúdo filosófico intuível da 

“realidade”, prende-se ao “mundo real”, conquanto este, em Schopenhauer, por constituir-se tanto das “intuições 

ordinárias” das experiências externa e interna quanto das “intuições puras” dessas experiências, não se reduza à 

mera superfície copiável. 
9 Schopenhauer não se permite conceber a arquitetura resolvendo o embate das aludidas Ideias elementares com 

um padrão de solução estética diferente do clássico, donde, por exemplo, sua crítica da arquitetura gótica. 

Inclusive, parece que ele também não se permite conceber a arquitetura como sendo artisticamente motivada por 

aspirações humanas essenciais, i.e., aspirações dotadas da dignidade da Ideia de humanidade, razão pela qual, por 

exemplo, ele acabar sendo levado a tomar o humano impresso na arquitetura gótica em termos de “capricho” e 

“reminiscências históricas”, em vez de traços característicos à Ideia humana, como os anseios de elevação e 

desmaterialização. Mas, pergunta-se: se a arquitetura, feito a música (como veremos), não está presa à repetição 

do produto natural matriciado por esta ou aquela Ideia, por que não poderia ela, na elaboração do seu artefato, 

juntamente à exposição de Ideias primordiais associadas à matéria-prima de suas edificações, evocar caracteres e 

aspirações fundamentais da alma humana? Para maiores aprofundamentos sobre a arquitetura nos quadros da 

estética schopenhaueriana cf. Cacciola, 2015, p. 4-14. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

7 

necessárias à consecução da bela arquitetura já estaria praticamente desenvolvida, não havendo 

muito o que acrescer (apenas adaptações exigidas pelas peculiaridades de cada região). 

No entanto, advirta-se, a arquitetura não consiste em imitação, reprodução ou cópia da 

natureza, e sim em inspiração. E isso porque, à maneira da música, mas ao contrário das demais 

formas de arte, a arquitetura, consoante ressaltado por Schopenhauer, não expõe Ideias por 

intermédio da reprodução de produtos a Elas conformes já presentes na natureza: antes, a 

arquitetura expõe diretamente – conquanto inspirada pela supradita lei geral da natureza – as 

próprias Ideias, notadamente as Ideias de gravidade/carga e resistência/suporte, na edificação 

do seu artefato10. O qual, exatamente por isso, para Schopenhauer será tanto mais eficaz na 

produção do efeito contemplativo quanto mais tiver por material a massa pétrea, admitindo-se 

sua maior adequação para explicitar a disputa e a resolução artística daquelas duas Ideias/forças 

primordiais da matéria (carga e resistência) em jogo na bela arquitetura (é por isso que, como 

aduz Schopenhauer, um prédio de madeira não pode ter o efeito estético de um prédio de pedra... 

e que uma construção de pedra-pomes seria de todo incapaz de efeito estético-arquitetônico). 

 

2.2 Hidráulica 

Ainda no plano da experiência estética relacionada às Ideias mais elementares da 

matéria, Schopenhauer afirma que o que a arquitetura faz pelas Ideias da matéria sólida a 

hidráulica faz pelas Ideias da matéria fluída (malgrado a hidráulica ser mais rara em comparação 

à bela arquitetura, já que, ao contrário desta, aquela não pode contar com demandas utilitárias 

frequentes), mediante “[q]uedas d’águas em espumantes borbotões a se precipitarem sobre 

rochedos, cataratas a se espraiarem tranquilamente, fontes com seu jorro de colunas aquosas e 

claros espelhos d’água [...]” (Schopenhauer, 2005, p. 292) (a Cascata di Trevi em Roma é a 

referência de Schopenhauer). Lembrando que nada impede a fruição estética de tais Ideias ou 

forças primárias da matéria, máxime as da matéria fluída (e.g. ausência de forma, mobilidade, 

transparência, volatilidade), diretamente na natureza, bastando, para disso se certificar, trazer à 

 

10 No fundo, nos termos do pensamento de Schopenhauer (2005, p. 282-286; 2014, p. 83-84), a arquitetura (mas 

também a hidráulica, conforme será visto na sequência) está dentro da categoria maior do artefato (das máscaras 

dos primitivos representativas dos totens aos automóveis/utilitários modernos, passando pelos vasos de barro 

gregos e por toda sorte de utensílios e peças), cujo valor artístico não consiste em sua função (seja ela qual for), 

mas, em parte, nas Ideias constantes do material de que é feito (no caso da arquitetura, as Ideias atinentes à massa 

sólida, como gravidade, rigidez, coesão), e, em parte, na obediência ao “espírito da natureza” que “cria” e “modela” 

à luz do “fim em vista” – o que, esteticamente, não quer dizer, repise-se, que o que importa é a função particular 

do artefato, mas sim a qualidade com que tal função é equacionada conforme o preceito geral da natureza do 

“caminho mais conveniente”.  



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

8 

baila, por exemplo, as impressões suscitadas por uma bela cachoeira, por quedas d’água 

fragorosas e demais impressões do gênero. Apenas, o que o artista com sua arte faz aqui – como 

de resto o faz em geral – é facilitar a intuição da Ideia com a beleza (Die schönheit) que lhe é 

própria, a qual, devido às vicissitudes, perturbações e distrações inerentes ao contexto da 

experiência (Erfahrung) direta, bem como às limitações do espectador, não costuma ser 

devidamente apreciada (Schopenhauer, 2005, p. 265). 

(A propósito, embora não se tratando de hidráulica, mas de pintura paisagística, pede-

se licença para indicar à pessoa que estiver a ler, com vistas a dar mostras do poder do artista 

para emprestar seus olhos e assim permitir que enfim se veja a beleza por seu intermédio, os 

óleos sobre tela do pintor mineiro Vinícius Fernandes da Silva motivados pelas afáveis 

cachoeiras do centro-oeste de Minas Gerais)11. 

 

2.3 Jardinagem  

Em seguida, Schopenhauer (2005, p. 292-293; 2014, p. 69) passa pela arte da 

jardinagem, cuja finalidade não parece ser tanto criar cenários de belos exemplos de entes da 

natureza vegetal e tampouco subjugar tais entes aos caprichos humanos (e.g. avenidas retas, 

arcadas, arcos etc.), mas tão-só ajudar, num concerto menos acidentado, que árvores, arbustos, 

plantas, montanhas, flores e cursos d’água explicitem a contento sua beleza. Beleza que, no 

caso, o sujeito cognoscente, intuindo imediatamente ou pela mediação da jardinagem, como 

que apenas despertaria do sono da inconsciência da natureza vegetativa em que repousa, dir-se-

ia que apenas respondendo, ecoando, a um seu anseio para ser (re)conhecida. 

Na verdade, Schopenhauer dá a entender que por não poder ser totalmente mestra de 

sua arte, considerando-se as inúmeras contingências ambientais aos quais seu material se 

encontra submetido e a fragilidade que lhe é peculiar, a jardinagem é uma arte algo ingrata e 

seu efeito estético limitado, quando não incerto. Donde, portanto, tratar-se de uma circunstância 

deveras feliz as compensações advindas da experienciação estética direta do belo vegetal 

proporcionadas tão copiosa e espontaneamente pela própria natureza onde quer que tenha 

ensejo de prosperar. De fato, para se encantar com uma bela paisagem, com um belo trecho do 

reino vegetal, não é preciso procurar muito, bastando olhos dispostos a ver. Se bem que, cumpre 

reconhecer, muito dessa facilidade tenha se perdido desde Schopenhauer, quando mais não seja 

 

11 Cf. o portfólio do artista em sua rede social: https://www.instagram.com/viniciusfsilva2021/. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

9 

por causa da densificação humana nos grandes centros urbanos e da propagação do modelo do 

agronegócio pelo interior afora. A ponto de, paradoxalmente, hoje em dia o grosso da população 

das grandes cidades ter mais chances de entrar em contato com alguma bela natureza do que a 

do interior. Pois, a primeira, já há algum tempo que passou a poder contar com parques públicos, 

ao passo que, a segunda, se não tem, como via de regra não tem, algum “ranchinho” para onde 

fugir esporadicamente ou recursos para fazer turismo, de “natureza” só encontra um meio-

ambiente desfigurado, feio, horrendo mesmo – espraiado em planificações monótonas (da qual, 

talvez, um sorumbático até pode arrancar beleza, embora uma tal beleza possa ser tudo menos 

a beleza natural da qual se está aqui a versar), barulhento (devido à automação do campo), 

tresandado de agrotóxicos e adubos fétidos, irrespirável (pelo emprego contumaz de 

queimadas). 

 

2.4 Escultura 

Avançando, Schopenhauer (2005, p. 295-305) aborda a escultura. Considerando-se a 

rudimentariedade da matéria-prima com que de ordinário trabalha (e.g. madeira, mármore, 

pedra calcária, granito, pedra sabão) e que a torna, feito a arquitetura, uma arte eminentemente 

espacial, a escultura presta-se melhor à representação de figuras, mormente de animais e seres 

humanos, nas quais se intui a beleza modelar da (vontade da) espécie pelo acento de um dos 

seus caracteres universais ou assinalados pelas culturas em geral (e.g. um Apolo grego figura a 

criatura humana pelo lado da racionalidade; um Dioniso, pelo da impetuosidade; um Hércules, 

pelo da força física; uma Afrodite, pelo da feminilidade etc.). 

Conquanto, para o cinzelamento das figuras na plenitude de suas formas, a preferência 

pelo nu seja algo óbvio e natural, é comum o escultor se valer do panejamento leve e do 

drapeado por seus efeitos plásticos, dado que sugestionam o espectador, pela imaginação, a 

conceber mais vivamente a forma nua encoberta – malgrado, conforme as advertências de 

Schopenhauer, este tipo de truque por vezes se perverter, no campo das artes plásticas (lato 

sensu), em favorecimento do meramente excitante em detrimento do estético12, e, no campo das 

 

12 Muito basicamente, conforme explanado por Schopenhauer (2005, p. 280-282), excitante é tudo o que tende a 

provocar, de modo algo automático, a reação da vontade em detrimento da cognoscência pura requerida pela 

contemplação estética. Ainda, ensina o filósofo que do excitante que apela aos apetites da vontade (e.g. 

representações de iguarias saborosas, de corpos eróticos tirantes ao pornográfico, de cenas obscenas, instalações 

artísticas com o emprego de odores, contatos etc.) diz-se que é positivo, e do que provoca sua aversão veemente 

(como a visão de objetos repulsivos, de cenas nojentas ou de corpos putrefatos, perturbações sonoras etc.) que é 

negativo. Contudo, pede-se licença para palpitar que, mais especificamente com relação à experiência artística, 

seria preciso tomar essa opinião de Schopenhauer cum grano salis, desde que se conceda que, no final das contas, 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

10 

artes discursivas, em charlatanice intelectual, com o prestidigitador procurando vestir-se de 

palavras pomposas e rebuscadas e de frases obscuras para disfarçar sua pobreza espiritual e 

ideias miúdas, triviais e insossas (Schopenhauer, 2005, p. 305-306). 

Ainda, embora elementos como ação e movimento, ou seja, elementos temporais, não 

possam ser propriamente da alçada da escultura – daqui decorrendo, como sabido e ressabido, 

a famigerada crítica de Schopenhauer (2005, p. 302-305) à estátua do Laooconte tal como 

confeccionada no grupo escultural Laooconte e seus filhos, cuja boca escancarada, insinuadora 

de lancinante grito de dor, para Schopenhauer queda ridícula e grotesca, senão por ser 

impossível à escultura representar a ação do grito –, nada impede, antes, é recomendável e às 

vezes até necessário, que a escultura porte algum dinamismo corpóreo-fisionômico, desde que 

– e esta ressalva é importante – tal elemento dinâmico não perturbe o figurativo e esteja a este 

subordinado, porventura funcionando como pretexto para “animá-lo”, “insuflar-lhe vida”. 

Aliás, é nesse contexto que Schopenhauer (2005, p. 299-302) chama a atenção para a 

distinção entre a beleza espacial e a temporal. Aquela tendo que ver com a intuição da Ideia tal 

como desdobrada no espaço em termos de forma e figura, e esta com a intuição da Ideia tal 

como desdobrada no tempo em termos de ação, movimento, pose, gesto, fluidez. Do ser 

portador da primeira diz-se que é belo (exemplo típico são as flores e os corpos dos animais e 

dos seres humanos) e da segunda que tem graça ou que é gracioso (pense-se, por exemplo, na 

água a correr numa cachoeira, nos animais em seu estado livre ou nas crianças entregues às suas 

brincadeiras) – sem prejuízo de um mesmo ser portar beleza e graça, a depender do ângulo de 

consideração (e.g. uma atleta poderá ser bonita em sua compleição física e graciosa, elegante, 

em sua performance). Do que se depreende, portanto, que, para o nosso filósofo, a escultura é 

o belo com um toque de graciosidade. 

 

2.5 Pintura 

Continuando, tem-se a reflexão schopenhaueriana sobre a arte da pintura, que, em não 

poucos aspectos, assemelha-se à escultura (Schopenhauer, 2005, p. 293-295; p. 306-320). Por 

 

dependerá muito do modo como o artista terminou por tratar o motivo à primeira vista excitante (para não citar 

senão dois exemplos, vide o quadro A origem do mundo de Gustav Courbet e o soneto O deus-verme de Augusto 

dos Anjos) e da capacidade de recepção estética de cada espectador. Quanto ao mais, “[...] o grotesco e o excitante 

[...] prenunciam, desde o barroco com, por exemplo, José de Ribera, Caravaggio, o gosto moderno em arte, bem 

diferente daquilo que Schopenhauer [devido à sua orientação clássica] admirava (exatamente o oposto de 

Nietzsche, que, sendo contemporâneo dos modernos foi um entusiasta dos elementos excitantes presentes no 

contexto da arte)” (Fonseca; Aguiar, 2023, p. 2).  



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

11 

exemplo, para o filósofo, a técnica do escorço está para a pintura assim como as do panejamento 

e drapeado estão para a escultura. Valendo, ademais, para aquela, praticamente as mesmas 

ressalvas feitas a esta quanto às relações dos elementos espaço-temporais. 

Em que pese, por óbvio, a maior licença em face de tais elementos, comparativamente 

à escultura, que a pintura possui. Maior licença esta corolária do maior alcance do seu repertório 

temático, por sua vez ensejado pelas maiores possibilidades daqueles materiais com que 

normalmente lida, a saber, tela, painel, pincel e tinta, graças aos quais o mestre se vê na 

condição de poder reproduzir mais amplamente o mundo, inclusive traços da vida interior dos 

animais e das pessoas13, donde as diversas categorias de pintura (e.g. natureza-morta, 

paisagística, de gênero, de animais, figurativa, histórica, retratista, ou, quando vazada em 

suportes outros que não a tela, painéis, murais, retábulos etc.)14. 

Como enfatiza Schopenhauer, o importante, à bela pintura – como, de resto, a qualquer 

arte –, é que sua fonte real seja a intuição da Ideia (de forças naturais, de entes da natureza 

vegetal, de animais, de pessoas) e que sua finalidade real seja a comunicação da Ideia mediante 

a reprodução gráfica. Inclusive, não menos importante, mas apenas em função da finalidade 

capital de comunicação da Ideia com vistas à sua satisfatória fruição estética, é a perícia nas 

técnicas ou métodos de execução pictórica, sem prejuízo das convenções, escolas e estilos – o 

 

13 Por exemplo, em comparação à escultura, a pintura se acha em melhores condições para retratar a psicologia de 

um animal ou pessoa. Aliás, a partir disso até se poderia especular que, malgrado a crítica de Schopenhauer ao 

grito escultural, talvez ele não tivesse muito o que objetar ao grito pictórico, pelo menos quando representado sob 

patente inspiração, a exemplo do que se verifica no Galo novo, de Picasso, em que o bico escancarado da ave, 

mais do que caricaturá-la, tem o mérito de revelar a “alma” do galo em toda a sua agressividade, insolência e 

estupidez (Gombrich, 2012, p. 26-27). Para não falar do célebre O grito, de Edvard Munch, cujo tema é a intuição 

do próprio grito naquilo que tão evidentemente concentra do desespero existencial. 
14 Sobre o porquê de Schopenhauer, no tratamento das artes plásticas, limitar-se às artes figurativas, não é demais 

lembrar que “[...] é natural que isso ocorra, já que, falecido em 1860, Schopenhauer não teve tempo para conviver 

e absorver os primeiros passos da arte moderna em sua época, que trouxeram gradativamente através de várias 

rupturas, as dissenções ou novas concepções e teorias da arte” (Fonseca; Aguiar, 2023, p. 8). Portanto, trata-se 

menos de uma limitação da teoria estética de Schopenhauer do que de um condicionamento histórico (uma 

“questão de época”). Donde, a propósito, os relevantes empenhos, mormente por parte de estudiosos(as) de 

Schopenhauer, para interpretar a arte moderna – em grande medida abstrata (pense-se, por exemplo, nas obras à 

la Kandinsky), ou, de todo modo, pouco comprometida com a realidade aparente (e.g. impressionismo e 

simbolismo) – a partir da estética de Schopenhauer, considerando-se que, a despeito das diferenças, esta comunga 

com (e por vezes até influencia) aquela no seguinte ponto fundamental: na associação do propriamente estético ou 

artístico à captação intuitiva do “quê” ou universal das coisas (dir-se-ia um “quê” ou universal ante rem). Lado 

outro, não se olvide, outrossim, os esforços para pensar as implicações da arte moderna sobre a estética 

schopenhaueriana, com a possibilidade de reavaliação da hierarquia das artes tal como estabelecida por 

Schopenhauer emergindo como uma das principais consequências desse tipo de empenho. Admitindo-se que as 

artes não-figurativas, por assestarem a um conteúdo livre da reprodução das Ideias na forma como objetivadas em 

suas cópias, acabam assemelhando-se à música. A qual, como ainda veremos, exatamente por referenciar-se 

diretamente à própria vontade e não às objetidades imediatas desta, as Ideias, goza, em Schopenhauer, de um status 

especial em meio às demais formas de arte. Motivo pelo qual, em última instância, a arte moderna (máxime 

enquanto arte abstrata, não-figurativa) poder “valer” então, de um vetor schopenhaueriano, quase ou tanto como a 

música. Para um exame detalhado desses pontos e outros afins cf. Fonseca; Aguiar, 2023; e Achlei, 2024.  



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

12 

que, mutatis mutandis, vale para todas as formas de arte. Aqui, já se vê, Schopenhauer está 

partindo da premissa de que, embora a condição necessária para o valor estético-artístico de 

uma obra seja, sempre, a genialidade do seu autor, ou seja, seu poder extraordinário de 

apreensão da Ideia graças ao seu excedente cognitivo, só se terá a condição suficiente para a 

sua realização propriamente dita quando a tal genialidade se somar alguma capacidade técnica 

minimamente satisfatória, com o que se nota o artista (Künstler) como a fusão do gênio e do 

artífice. 

Normalmente, devido à sua natureza expansiva e transbordante – todo gênio tem um 

quê de louco, embora a recíproca não seja verdadeira (Schopenhauer, 2005, p. 253-264) –, o 

gênio termina por desenvolver algum estilo próprio, aprender algum método e obedecer a 

alguma convenção, para dar vazão e concretizar as contemplações que o dominam. Contudo, o 

mesmo não se pode dizer do artífice, não sendo incomum ótimos e virtuoses técnicos, artesãos, 

desprovidos de gênio, ou, se se quiser, inspiração. 

Mas, e para voltar à pintura, se, a despeito do virtuosismo do pintor, uma coisa outra 

que não a contemplação (Kontemplation) desinteressada da Ideia for a sua motivação de fundo, 

o que então assim se poderá obter, na melhor das hipóteses, será, como adverte o filósofo, só 

um arremedo da bela pintura. Segundo Schopenhauer (2005, p. 312-313), tal é o que se passa, 

por exemplo, com a “arte” do maneirista – normalmente aclamada ao tempo em que este vive, 

muito por saber bajular a mediocridade do grande público, mas rapidamente esquecida pela 

posteridade15. 

Ainda, outro exemplo de modalidade de pintura desprovida de valor estético, indicado 

por Schopenhauer (2005, p. 314-320), é a alegórica, cujas variações são o símbolo e o emblema. 

Com efeito, a pintura alegórica, do ponto de vista da filosofia schopenhaueriana da arte, 

como que inverte de ponta-cabeça a relação que deve haver entre o conhecimento intuitivo 

(fonte e objeto da comunicação da arte) e o racional (meio de execução da 

comunicação/expressividade artística). Pois, estranhamente, a alegoria pictórica utiliza-se da 

representação intuitiva (composição de imagens) para a veiculação de um conceito (Begriff), 

um pensamento, que, ademais, com aquela não pode se relacionar de forma natural, mas apenas 

 

15 A título de complemento contrapontual a esse entendimento de Schopenhauer, leia-se: “Historicamente, [...] o 

maneirismo, que reage ao renascimento e antecede ao barroco, sendo admirado pelos libertinos franceses, tende 

ao artificialismo extravagante e ao desvio dos instintos enquanto busca revelar o lado oculto, diríamos também 

reprimido, da experiência cotidiana, enquanto o classicismo apreciado por Schopenhauer busca expor e valorizar 

a natureza, porém, em seu aspecto apolíneo. Segundo Hocke (2005, p. 305), o desvio do mundo impulsional 

perpetrado pelo maneirismo provém justamente de um impulso que quer satisfazer a libido não apenas na e pela 

natureza, mas muitas vezes fora dela e contra ela” (Fonseca; Aguiar, 2023, p. 3).  



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

13 

arbitrária, já que sua conexão é fruto de convenções humanas (pense-se, por exemplo, na 

relação simbólica pretendida entre  o louro e a glória, o amarelo e a falsidade, ou, ainda, em 

emblemas tais como a águia de Minerva, a maçã de Paris, a âncora da esperança etc.). 

Não por acaso, é frequente, na pintura alegórica, que sua execução técnica, seu 

acabamento, deixe a desejar, afinal, basta que as imagens, encaradas como uma espécie de 

hieróglifo ou linguagem pictográfica, sirvam à transmissão do conceito intentado. Ainda, não 

por acaso, é comum que para a sua decifração (nesta, aliás, tendendo a esgotar o seu prazer) 

seja crucial o seu sentido nominal – conquanto, ressalve-se, a existência, por vezes, 

paralelamente ao significado nominal da alegoria, de um significado real (estético) de fundo 

(como exemplos Schopenhauer cita A noite, de Corregio; O gênio da glória, de Aníbal Caracci; 

e As horas, de Poussin). 

 

2.6 Literatura 

Schopenhauer (2005, p. 320-336; 2014, p. 97-116) destaca que é sobretudo com as artes 

discursivas, em especial com a literatura poética ou em prosa16, devido à maleabilidade do seu 

material, a linguagem, que todo o mundo se torna suscetível de ser reproduzido artisticamente, 

a começar por aquele seu lado desdobrável no tempo, ou, mais exatamente, por aquelas suas 

Ideias que demandam a ação, o movimento, a história, para se explicitarem completamente, 

Ideias, enfim, cuja maior representante é a Ideia de humanidade patenteada nas pessoas, 

admitindo-se que esta exige todo um transcurso temporal para se pôr satisfatoriamente a 

descoberto. 

Pormenorizando, Schopenhauer (2005, p. 193) explana que o animal em geral é a síntese 

de dois caracteres, o da espécie e o do indivíduo, caracteres que equivalem à Ideias (modelos, 

arquétipos, paradigmas) da espécie e do indivíduo. 

Porém, se, em meio ao animal-não-humano, o caráter ou Ideia da espécie prevalece 

sobre o caráter ou Ideia do indivíduo, a ponto de a compreensão de um espécime praticamente 

valer para a da espécie e de os indivíduos de uma mesma espécie terem aparência praticamente 

igual; em contraposição, em meio ao animal-humano, verifica-se algo diametralmente oposto, 

 

16 Em que pese Schopenhauer não adotar o termo “literatura” como o termo referencial para a designação das obras 

literárias, preferindo expressões como “obras poéticas” ou simplesmente “poesia”, julga-se por bem adotá-lo neste 

trabalho, seja por sua conveniência didática (ao funcionar como gênero, libera a poesia como espécie ao lado da 

prosa narrativa), seja por tudo o que a literatura passou a significar desde o advento e a consolidação acadêmica 

dos estudos literários. Sobre os vários significados do termo literatura ao longo da história, cf. Aguiar e Silva, 

1968, p. 19-57. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

14 

com o caráter ou Ideia do indivíduo prevalecendo sobre o caráter ou Ideia da espécie, a ponto 

de a compreensão de um indivíduo humano enquanto tal valer pouco ou quase nada para a da 

espécie humana e de cada pessoa apresentar uma individualidade nitidamente determinada já 

desde o corpo, e, sobretudo, a face. 

Inclusive, para evitar mal-entendidos, Schopenhauer (2005, p. 295-302) propõe, para a 

designação do arquétipo da espécie, os termos “Ideia” e “caráter”, enquanto, para o do 

indivíduo, a locução “caráter por excelência”, bem como sugere a restrição do termo “beleza” 

à intuição estética do universal da espécie, e a adoção do termo “expressão” para a intuição 

estética do indivíduo. 

Assim é que, por exemplo, se poderá falar mais convenientemente que a escultura lida 

com o “belo”, já que, de fato, normalmente está às voltas com a intuição da Ideia da figura, o 

modelo corpóreo da espécie, mas que a pintura de seres ou temas humanos, e em maior grau a 

literatura, lidam com a “expressão”, assente que a natureza humana, neste ou naquele seu 

atributo significativo, não se explicita com nitidez em qualquer indivíduo, mas tão-somente 

naquele representativo de algum traço elementar (positivo ou negativo) da espécie. Não por 

acaso, uma representação genérica do ser humano (Mensch) é esteticamente ineficaz, 

comumente ensejando obras insípidas e indiciando o demérito artístico do seu autor, sua 

pobreza intuitiva. Na verdade, uma abordagem totalmente genérica sequer é concebível, até 

mesmo a escultura precisando apresentar a Ideia da espécie sob algum ângulo mais preciso. Por 

outro lado, não se olvide que o tratamento concentrado no caráter individual em detrimento da 

espécie também compromete o efeito estético tal como idealizado por Schopenhauer, haja vista 

que, assim hiperbolizado, o caráter individual limita o belo, faz surgir a feiura17, e, no extremo, 

a caricatura, a qual, no entender do filósofo, consiste exatamente no exagerar o individual em 

prejuízo do universal da espécie. (Um belo retrato, como afirma Schopenhauer, é o que, em 

essência, equilibra Ideia e caráter, expressando o significativo daquela através do peculiar 

deste, ou, se se quiser, o ideal do indivíduo). 

Portanto, centrando-se na literatura, observa-se que, por mais que a pintura (e artes afins) 

consiga, num grau modesto, reproduzir aspectos temporais do mundo, ou, mais bem posto, 

Ideias desdobráveis fenomenicamente por algum tipo de ação, para Schopenhauer é a literatura, 

devido às potencialidades “infinitas” da linguagem, a arte mais bem capacitada para tal 

 

17 Nem sempre o feio é censurável, como quando, por exemplo, revela algo de significativo da realidade dentro de 

um contexto maior. Sobre a possibilidade estética do feio cf. Schopenhauer, 2005, p. 281-282. Para uma elucidação 

da feiura e da estética do feio cf. Eco, 2018, p. 69-108.  



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

15 

reprodução (enquanto prosa, mais até, palpita-se, que as artes cênicas e as audiovisuais, não 

fosse por outra razão por causa da economia da ação inerente a estas). 

Ou seja, a literatura tem espaço para o tempo. É por isso que, embora prestando-se a 

reproduzir toda sorte de intuições de Ideias, mediante descrições de contemplações da natureza 

inanimada, vegetal ou animal, é na exposição da natureza humana, tal como encarnada nos 

indivíduos mais representativos daquilo que mais significativamente a anima em termos de 

amor, ódio, indignação, ciúme, cobiça, violência, maldade, egoísmo, compaixão, aspirações 

ideais, baixeza, perversidades, arrependimentos, sonhos, desilusões e congêneres, que reside a 

verdadeira vocação da literatura e a ocasião mais propícia para a realização, na forma de 

discursos primorosos (geralmente escritos), de sua potencialidade estética. Sim, saber 

identificar o exemplar de um determinado perfil e movê-lo com desenvoltura num ambiente 

condizente é tudo em que consiste a arte do literato às voltas com o fenômeno humano. 

Tecnicamente falando, o escritor manipula conceitos (palavras) tendo em mira provocar 

intuições de objetos. Ou seja, as Ideias por ele intuídas, são enquistadas em palavras dotadas da 

propriedade de (res)suscitar, na fantasia do leitor, determinadas representações intuitivas da 

realidade. De sorte que o escritor como que reproduz as intuições do mundo e da vida, em 

especial naquilo em que concernem ao ser humano, por intermédio da linguagem. Como se vê, 

ao contrário do que se passa na pintura, aqui a alegoria é lícita, para não dizer natural (algumas 

figuras de linguagem, aliás, tais como a metáfora, a comparação, a parábola e a alusão, não 

passando de variações alegóricas), pois aqui é o conceito (leia-se: pensamento fixado em 

palavra) que está a serviço da intuição18, sendo operado com maestria para acionar a faculdade 

imaginativa do leitor, unicamente por meio da qual se faz possível a comunicação e a fruição 

literárias da beleza intuída. Isso se mostra mais claramente na poesia, que, sob a perspectiva 

enfocada por Schopenhauer, é senão a arte de jogar com conceitos a fim de extrair suas 

virtualidades estético-intuitivas, máxime as imagéticas (o poeta, primordialmente, é um mestre 

 

18 Leia-se: “[...] alegorias e comparações nas artes discursivas são de efeito esplêndido. Note-se o quanto Cervantes 

fala belamente do sono, ao exprimir que nos alivia de todos os sofrimentos espirituais e corporais: ‘O sono é um 

manto que encobre por completo o homem’. O quão belamente expressa Kleist, de maneira alegórica, com os 

seguintes versos, o pensamento de que os filósofos e investigadores iluminam o gênero humano: Aqueles cuja 

lâmpada noturna ilumina o globo terrestre. Homero descreve de maneira vigorosa e intuitiva a perniciosa Culpa, 

ao falar: ‘Seus pés sutis nunca tocam o solo, mas passeiam sobre as cabeças dos homens [...]” (Schopenhauer, 

2005, p. 318; grifo do autor). Ou seja, para Schopenhauer, não há problema em servir-se da imagem para simbolizar 

algo, desde que a coisa simbolizada seja uma intuição (feito o que se passa nas artes discursivas), não um conceito 

(feito o que se passa na pintura alegórica). Mais especificamente, “[...] Schopenhauer achava que a alegoria é útil 

para a poesia (em oposição à arte visual) porque a poesia pode transmitir alegorias diretamente, em vez de apenas 

sugeri-las e esperar que o público faça a conexão” (Xhignesse, 2023, p. 16). No original inglês: “[...] Schopenhauer 

thought that allegory is useful to poetry (as opposed to visual art) because poetry can convey allegories directly 

rather than merely suggesting them and hoping the audience draws the connection”. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

16 

na arte de pintar com as palavras) e as sonoras (vide as sugestivas especulações de 

Schopenhauer sobre o papel desempenhado pelos prazeres do ritmo e da rima na predisposição 

do espírito para receber e aceitar as intuições veiculadas pela comunicação poética). Mas, 

fundamentalmente, isso é o que também caracteriza a prosa, desde que seu leitmotiv, a despeito 

de sua envergadura discursiva maior, seja a intuição e a exposição de Ideias mediante textos 

hábeis para reproduzi-las pelo concurso da fantasia do receptor. 

Quanto ao mais, que, por exemplo, a literatura enquanto poesia seja lírica, bucólica ou 

épica, ou que enquanto prosa seja chamada de romance ou tragédia, não tem que ver, digamos, 

com a sua “literariedade” ou valor artístico enquanto tal, o qual, em Schopenhauer, explica-se 

nos termos da consideração supra, mas sim com as relações possíveis entre a natureza do objeto 

da contemplação estética e os dispositivos discursivos disponíveis mais adequados à sua 

comunicação. 

Assim é que, por exemplo, a) ressonâncias íntimas ou visões de mundo fortemente 

coloridas pela subjetividade tendem a se resolver em poesias líricas (e.g. Lira dos vinte anos, 

de Álvares de Azevedo) ou em romances intimistas, como narrativas de feitio autobiográfico 

(e.g. Pergunte ao pó, de John Fante), de diário (e.g. Os sofrimentos do jovem Werther, de 

Goethe) ou de confissões (e.g. As confissões, de Rousseau); b) enlevamentos com a bela 

natureza, em poesias pastoris (e.g. Bucólicas, de Virgílio) ou em romances regionalistas de 

propensão romântica (e.g. Iracema, de José de Alencar); c) grandes feitos, em epopeias poéticas 

(e.g. Os Lusíadas, de Camões) ou em narrativas épicas de fôlego (e.g. Guerra e paz, de Tolstói); 

d) dramas privados, em romances (e.g. Dom Casmurro, de Machado de Assis); e e) o destino 

terrível da vida, por força do jogo do acaso e do erro, de um caráter maligno ou da inevitável 

incompatibilidade entre as pessoas (pois o bem de um frequentemente é o mal de outro), em 

dramas trágicos (e.g. Édipo rei, de Sófocles; O mercador de Veneza, de Shakespeare; e Clavigo, 

de Goethe). 

 

2.7 Música 

Conforme se pôde perceber ao longo do exame do pensamento do autor do Mundo, as 

Ideias, cuja intuição (não é demais repisar) é a fonte e o objeto de comunicação da arte, são os 

graus de objetidade adequada da vontade (de ser) inerente aos fenômenos, ou seja, suas 

explicitações numa escala de clareza e nitidez. De modo que, se acaba existindo certa hierarquia 

entre as artes, no tocante ao seu poder de impacto estético, e, conseguintemente, de efeito 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

17 

contemplativo (que, em Schopenhauer, equivale a efeito terápico-existencial), é senão por 

estarem correlacionadas à Ideias estruturadas hierarquicamente quanto ao grau de objetidade 

(no sentido de determinação ou manifestação originária) da vontade19. 

Dessarte, schopenhauerianamente falando, se, por exemplo, o efeito estético da 

arquitetura, comparado às demais artes, é acanhado, é senão por causa das Ideias mais 

elementares das forças naturais primárias com que lida, nas quais a vontade, com sua violência 

impetuosa característica, acha-se ainda por demais velada, bem como por causa do apelo prático 

maior dos artefatos arquitetônicos (Xhignesse, 2023, p. 13). Mas se, por outro lado, o efeito 

estético da literatura é tão poderoso, é senão por causa das Ideias mais complexas e densas de 

significado com que está habilitada para lidar e sobre as quais tende a se debruçar. Ideias nas 

quais a vontade, com sua veemência belicosa, insaciável e incansável, enfim já se desnuda, a 

ponto até de, tal como se passa no seio da Ideia de humanidade, como que poder olhar a si 

mesma no espelho da cognoscência, e então ter de se decidir, na pessoa deste ou daquele 

indivíduo, por sua afirmação ou negação. 

Ora, o que acontece com a música é que, da perspectiva da estética schopenhaueriana, 

ela não tem que ver com Ideia alguma, logo, com nada diretamente relacionado ao mundo como 

representação (Vorstellung) enquanto conjunto escalonado de fenômenos particulares, cópias, 

sombras ou aparências de Ideias originárias explicitadoras, segundo graus vários, da vontade 

(de ser). Nisto repousando o principal motivo de a música se diferenciar tanto das demais artes. 

Porquanto, a crer em Schopenhauer (2005, p. 336-350; 2014, p. 129-142), a música intui a 

 

19 Não se olvide, contudo, o já ressaltado em nota de rodapé anterior: que, posteriormente a Schopenhauer e sob o 

influxo do advento da arte moderna (lato sensu), a hierarquia das artes, tal como configurada pelo pensador alemão, 

recebeu propostas consistentes de revisão, notadamente no que se refere ao status da música e da arte abstrata 

(não-figurativa), não fosse por outra razão porque ambas comunicam o “significado interior” próprio à arte por 

intermédio de significantes independentes da reprodução ou cópia do “mundo dado” matriciado pelas Ideias – 

conquanto, advirta-se de passagem, o alcance da música e o seu poder de inteligibilidade continuem, à toda 

evidência, de longe mais eficazes, para não dizer mais democráticos, que os das artes abstratas, estas quase sempre 

atreladas a uma espécie de “equipe de apoio” (teóricos e críticos) para serem decifradas e satisfatoriamente fruídas 

–, a ponto até de se considerar “[...] válido assumir o risco de afirmar que a arte abstrata se encontra no mesmo 

patamar da música na hierarquia das artes de Schopenhauer, já que, ambas, ao invés de intuírem a objetidade da 

Vontade nas Ideias, são a livre expressão da própria Vontade” (Fonseca; Aguiar, 2023, p. 15; grifos dos autores). 

Noutros termos: “[...] ele [Schopenhauer] teria sido (ou deveria ter sido) também um fã de obras de arte visual não 

representacionais, se tivesse vivido para ver o século XX. A arte não representacional, como os campos de cor de 

Rothko, as pinturas pingadas de Pollock ou as formas perfuradas de Barbara Hepworth, não procura comunicar as 

Ideias de coisas específicas; tal como a música instrumental pura, comunica diretamente e sem depender de objetos 

reais como intermediários para transmitir Ideias. A arte não representacional, pensaria ele, é uma expressão pura 

da Vontade” (Xhignesse, 2023, p. 20; grifos do autor). No original inglês: “[...] he would (or should) have been a 

fan of non representational works of visual art, too, had he lived to see the twentieth century. Non-representational 

art, such as Rothko’s colour-fields, Pollock’s drip paintings, or Barbara  Hepworth’s pierced forms don’t seek to 

communicate the Ideas of particular things; like instrumental  pure music, they communicate directly and without 

relying on real objects as an intermediary for  conveying Ideas. Non-representational art, he would have thought, 

is a pure expression of Will.”  



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

18 

própria vontade20, ou, mais exatamente, o conjunto dos sentimentos ou estados, tais como 

desejo, expectativa, esperança, alegria, tristeza, paixão, dor, tédio, sofrimento, abatimento, 

cansaço, desilusão, melancolia, regozijo, leveza, expansão, paz, cólera, impetuosidade e 

congêneres, que constituem a vontade em seus movimentos e transformações mais 

significativos. 

Donde, tal qual a arquitetura, a música não reproduzir este ou aquele fenômeno 

(Erscheinung) da natureza com vistas à apreensão da Ideia de que é cópia. Embora, 

diferentemente da bela arquitetura (que ao menos precisa evocar, em suas edificações, o embate 

das Ideias elementares da gravidade e da rigidez) e de todas as demais formas de arte (que 

comunicam alguma Ideia pela imitação de algum produto da natureza), a música expor, por 

intermédio da manipulação de padrões sonoros comumente articulados em termos de harmonia, 

melodia e ritmo, a intuição direta de movimentos da vontade (estados de ânimo). Na verdade, 

a música como que cria um mundo próprio, um mundo paralelo ao mundo fenomênico de coisas 

estruturalmente determinadas pelas Ideias arquetípicas da vontade (Zöller, 2010, p. 72). Pois, 

tal como o mundo como representação seria não mais que a concretização da vontade por meio 

das Ideias e de suas cópias fenomênicas imperfeitas, a música também seria uma espécie de 

concretização sui generis da vontade, cada manifestação ou elemento musical consistindo na 

explicitação de um movimento originário da essencialidade volitiva. 

Em sendo assim, não há estranhar então que Schopenhauer se refestele com traçar todo 

um paralelo entre estes dois mundos “materializadores” da vontade: o mundo convencional da 

representação de coisas segundo Ideias e o mundo musical. Com o grave (o baixo fundamental) 

isolado, somado ao tenor, fortalecido com o contralto e completado pelo soprano (vozes), 

correspondendo, respectivamente, à natureza inanimada, ao estrato vegetal, ao mundo animal e 

à espécie humana. Também é por essa razão que afinal se faz compreensível, como apontado 

pelo filósofo, que a música, quando superposta à realidade convencional, termine por 

emprestar-lhe trilha sonora, ou que aquando da fruição musical agitem-se, na fantasia do 

ouvinte, imagens “correspondentes”, admitindo-se que, no cerne, música e realidade são como 

que mundos paralelos de uma mesma e única vontade. 

De resto, é precisamente por falar de forma imediata da vontade, da essência da vida – 

“[m]úsica é um exercício oculto de metafísica no qual o espírito não sabe que está filosofando” 

(Schopenhauer, 2005, p. 347) –, que a música fala de forma tão imediata ao coração (à maneira 

 

20 Leia-se: “A especificidade da música enquanto arte, segundo Schopenhauer, pode ser vista no fato de que a 

relação de cópia da música não diz respeito ao mundo enquanto tal, mas à própria vontade que está na base do 

mundo e que nele aparece” (Zöller, 2010, p. 71).  



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

19 

de uma linguagem universal). Daqui decorrendo aquela sua natureza extraordinariamente 

acessível, sua popularidade e apelo mundial (a música roda o mundo), e a posição especial, 

entre todas as artes, a ela conferida por Schopenhauer. 

Tanto é verdade que, mesmo as músicas acompanhadas de letra, a exemplo da maioria 

das músicas ou canções populares, mas de letra em um idioma estrangeiro, ainda assim podem 

encantar e deixar sua impressão no ouvinte, a ponto de este se pegar com frequência a assoviá-

las e tamborilá-las. Afinal, por primeiro e antes de tudo, são músicas, como tais passíveis de 

existir por contra própria, autonomamente, o acréscimo da letra sendo acidental e secundário 

com relação a elas21. 

(É deveras digno de lástima que a música tenha sido novamente22 relegada, cada vez 

mais, à pano de fundo de outras artes, em especial das artes audiovisuais23, e dos afazeres 

humanos, não sendo mais apreciada por si só ou merecendo um tempo exclusivo para a sua 

apreciação. Faz-se música para, e aprecia-se música em meio a filmes ou atividades triviais do 

dia a dia. Não mais se cria e tampouco se frui a música pela música). 

A despeito, naturalmente, do incremento da satisfação estética que se pode obter com a 

fruição concomitante advinda da intelecção de uma bela letra, tanto mais ainda quando esta 

guardar íntima consonância com a música propriamente dita, como que se “encaixando” nesta. 

Com efeito, não é preciso, por exemplo, dominar o inglês para se deliciar com a música, 

enquanto música, de um Bob Dylan. Mas é apreciar apenas pela metade o artista Bob Dylan 

não poder fruir, outrossim, suas letras. 

 

  

 

21 Leia-se: “[...] a música é independente da poesia, embora as duas sejam frequentemente misturadas, como nas 

canções ou óperas [...]. Mas mesmo quando as duas são combinadas, Schopenhauer pensava que ‘as palavras’ têm 

apenas um valor secundário” (Xhignesse, 2023, p. 18). No original inglês: “[...] music is independent of poetry, 

although the two are often intermixed, as in song or opera [...]. But even when the two are packaged together, 

Schopenhauer thought that ‘the words’ are just of secondary value.” 
22 “Novamente” porque, até o século XVII e boa parte do século XVIII, a música fora concebida principalmente 

como um acompanhamento de fundo para conversas, danças, poesia e culto religioso. A atitude de apreciar a 

música como obra autônoma consolida-se a partir do período histórico de Schopenhauer, graças, entre outras 

coisas, ao advento de uma notação mais precisa e capaz de garantir às obras musicais sobreviverem às suas 

apresentações e serem reproduzidas para novas ocasiões. Cf. Xhignesse, 2023, p. 18-19.  
23 Se bem que não seria a primeira vez e de certo não será a última que, provavelmente por razões de ordem 

econômica, o protagonismo de uma determinada forma de arte chega a ser tamanho que esta acaba por absorver 

as demais. Como sabido e ressabido, no século XIII, por exemplo, as catedrais góticas, sob o patrocínio da Igreja, 

tornaram-se uma mania tal que as demais artes praticamente passaram a subsistir só como suas coadjuvantes, ou 

seja, até e enquanto conseguiam se integrar numa catedral gótica. Cf. Gombrich, 2012, p. 185-207.     



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

20 

CONCLUSÃO  

Admitamos que a arte possa ser o que se quiser que seja24. Até mesmo uma espécie de 

milagre ou vale-tudo, supostamente surgindo ex nihilo, a exemplo do que se passa em meio a 

não poucas exacerbações culturalistas de (pós-)modernistas negadores de qualquer participação 

relevante de algo como a natureza humana na viabilização da experiência estético-artística, e 

obsedados pela originalidade a qualquer preço (sem prejuízo dos milhões e da fama, por 

natural)25. 

No entanto – e é esta ressalva que aqui nos interessa –, uma vez que se queira a arte 

como sinônimo de beleza (no sentido pleno do termo, para além, bem além, do sentido 

convencional, em que o belo se confunde com o modismo palatável do filistinismo de praxe26) 

e que se reconheça que a beleza porta valência filosófica, na medida em que entremeada aos 

pressupostos, logo, às condições de possibilidade, logo, ao universal das coisas, o que então se 

segue é a conclusão de que, segundo uma tal concepção, a experiência estética (lato sensu) não 

apenas comunica um significado filosófico, mas chega mesmo a caracterizar-se como tal 

exatamente por estar em condições de levar a efeito esse tipo de comunicação27. 

 

24 Humberto Eco (2018, p. 37-38; grifos do autor), com a ironia que lhe era peculiar, assim se expressava a esse 

respeito: “Consolei-me de minhas incertezas sobre a definição da beleza quando, em 1973, li a definição da arte 

feita por Dino Formaggio no volume Enciclopedia filosofica ISEDI dedicado justamente ao conceito de arte: ‘A 

arte é tudo aquilo que os homens chamam de arte.’ Sendo assim, direi: ‘Belo é tudo aquilo que os homens 

chamaram de belo’”. 
25 Para uma crítica contundente ao “relativismo absolutista” da estética culturalista (pós-)modernista, cf., por todxs, 

Dyssanayake, 1992; 2000; e Dutton, 2001, p. 203-214. 
26 A propósito: “O que é um filisteu? Uma criatura específica da época, presa à consistência espessa da realidade 

da qual não consegue se desfazer [...]. O filisteu ignora as necessidades intelectuais e nem sabe que existem 

prazeres em refletir, meditar e pensar. [...] Pois lhe interessam apenas os prazeres grosseiros, toscos e vulgares. 

[...] Sua relação com o outro é interesseira. Uma vez que é obcecado pela riqueza, pela posição social, pelo poder, 

pela influência, o filisteu mantém com outrem apenas relações que lhe permitam aumentar seu crédito social, sua 

zona de influência mundana, sua riqueza, seu poder e sua visibilidade” (Onfray, 2017, p. 270-271). Enfim: o filisteu 

“[...] vilipendia os artistas, os criadores, pessoas ‘inúteis’ e demais apaixonados [...]. Baudelaire, escrevendo sobre 

o dandismo, relata em seus Fusées que o burguês não tardaria a pedir poeta assado para o jantar. Burguês é o outro 

nome do filisteu” (Onfray, 2017, p. 271; grifo do autor).  
27 Desnecessário dizer que, indicar a estética schopenhaueriana, na qualidade de representante de uma mentalidade 

clássica, como contraponto de não poucos exageros (pós-)modernistas, não equivale a identificá-la, sem mais, com 

filistinismo (de resto, abominado por Schopenhauer) ou com aversão a qualquer linguagem artística diferente da 

linguagem artística mimética. Pois, considerando-se que, consoante Schopenhauer, para o artista o “mundo dado” 

é menos “cópia de Ideias” do que “portal para as Ideias” – Ideias, aqui, em sentido amplo, isto é, no sentido de 

instância dos significados internos, universais ou essenciais do mundo, abrangendo, assim, até mesmo os 

movimentos mais imediatos da vontade com que lida a música –, e que, por conseguinte, a arte não é cópia pura e 

simples, mas, sobretudo, explicitação das ditas Ideias, como tais portadoras de conteúdos de densidade filosófica, 

metafísica até; considerando-se essas coordenadas, dizia-se, faz-se então perfeitamente compreensível que o 

artista, feito o que se verifica notadamente na modernidade (porventura por ser nesta que o artista adquire plena 

consciência do problema em questão), lance mão de recursos (significantes) pouco ou nada convencionais (pense-

se, por exemplo, no recurso a significantes “estranhos” e “disruptivos” como forma de obtenção de atenção do 

público) na elaboração da obra de arte, isto é, na confecção daquele tipo de obra destinada à comunicação de 

Ideias, desde que tais expedientes atípicos ou linguagens incomuns passam a se apresentar, historicamente, como 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

21 

Donde, a nosso ver, a validade da interpretação teórica schopenhaueriana ao menos para 

uma tal concepção, digamos, de feição clássica, desde que, como deve ser óbvio do ponto de 

vista de tudo o que aconteceu nas artes e no mundo após Schopenhauer, liberta da pretensão de 

ser “a” teoria estética – e, por via de consequência, contentada com ser não mais que uma das 

mais consistentes teorias de uma das mais relevantes concepções estéticas, qual seja, 

precisamente a que encara a experiência em questão em chave contemplativa, i.e., como 

experiência relativa de beleza e verdade28 –, assim como criticamente revisada. 

Com efeito, premissas tipicamente schopenhauerianas, tais como “puro sujeito 

cognoscente”, “gênio artístico”, “contemplação” de condão escapista e “Ideias platônico-

metafísicas” – para não citar senão quatro exemplos emblemáticos –, poderiam, do ponto de 

vista de hoje, ser atualizadas e/ou complementadas, respectivamente, por noções como “sujeito 

sublimado”, “oportunização do desenvolvimento das potencialidades humanas”, 

“contemplação” não alijada de engajamento ético e “pressupostos operacionais da 

intuitibilidade”. 

Embora as três primeiras premissas e as outras três a elas paralelas não possam ser 

devidamente trabalhadas no presente estudo (tanto menos ainda em sede de conclusão), dado 

que se situam no lado subjetivo da filosofia do belo de Schopenhauer e o trabalho em tela, por 

força das razões já expendidas, deliberadamente se restrinja ao lado objetivo desta, pede-se 

licença para tecer ao menos algumas considerações. 

Assim, primeiramente, da perspectiva da psicanálise freudiana, sabe-se que o estado do 

“puro sujeito cognoscente” à la Schopenhauer haverá de se transformar no estado do “sujeito 

sublimado”, o qual, como se supõe cediço, não será tanto um sujeito desprovido de vontade, de 

ego, mas sim um sujeito, um ego, dotado de uma vontade de todo distinta, qual seja, uma 

decidida “vontade de conhecimento”, a qual consistirá nem tanto na vitória do sujeito 

cognoscente sobre o sujeito volitivo, mas numa espécie de “vitória da vontade sobre a própria 

 

mais adequados à comunicação artística do que os procedimentos tradicionais (Achlei, 2024, p. 13 e ss.). Todavia 

– e aqui vai uma observação importante –, é preciso estar em guarda para com todo aquele conjunto de obras, se 

não desprovidas de valor artístico, certamente de mérito assaz duvidoso, cometidas por uma gente que, ingênua 

ou cínicamente, confunde o estranho, o disruptivo, o esotérico, o hermético, o anormal, o extraordinário, o 

excêntrico, o original e quejandos com o artístico propriamente dito, vale dizer, com a captação e comunicação de 

Ideias. Não que, mutatis mutandis, algo do tipo não ocorresse outrora: lembre-se das advertências de Schopenhauer 

quanto à necessidade de se saber discernir a perícia capaz de bem praticar ou executar uma técnica artística e a 

motivação genial, única em grau de conferir valor estético autêntico à obra. Apenas, como, a partir da modernidade, 

a competência técnica vai se tornando cada vez mais prescindível, a vida dos charlatães, ao menos sob esse aspecto, 

torna-se mais fácil. Para uma apresentação provocante dos prós e contras do modernismo (lato sensu) cf. Pinker, 

2004, p. 541-566.   
28 Para uma reflexão sobre a relatividade do belo (lato sensu) cf. Eco, 2018, p. 37-68.  



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

22 

vontade” – um entendimento, aliás, já a seu modo alcançado pelo Nietzsche da “vontade de 

potência”29. 

Prosseguindo, chega a entrar pelos olhos o fato de que Schopenhauer tenta explicar a 

figura do artista de um ângulo por demais “naturalista” ou “subjetivista”30, elitistamente 

ignorando a importância de fatores ligados à dimensão externa, ambiental (lato sensu) ou 

sociocultural – tais como o contexto social, a classe econômica e a questão do acesso aos 

direitos e garantias fundamentais aos bens comuns da vida (e.g. saúde, educação e segurança) 

– na formação do “gênio”. De modo que este, em Schopenhauer (2014, p. 230-232), por ser 

enfocado praticamente apenas quanto à sua dimensão interna, é acrítica e ingenuamente 

naturalizado, para não dizer romantizado. Contudo, a bem da verdade, a natureza se atualiza 

via cultura – de fato, ambos os unilateralismos em questão, o naturalista e o culturalista, são 

equivocados –, a natureza e a cultura interagindo no processo dialético de oportunização do 

desenvolvimento e afirmação das potencialidades da pessoa31. 

Ainda, parece-nos que a postura estética não precisa excluir ou ser indiferente às 

motivações ético-morais, tanto mais quando não se perde de vista que a ética, segundo o próprio 

Schopenhauer (2001, p. 129 e ss.), tem em comum com a estética o fato de ambas serem 

espécies de atitudes contrárias à vontade egoística ensejadora de sofrimentos e ao conhecimento 

individualista que lhe vai ligado, conquanto por razões distintas: a ética devido à sua base 

compassiva e a estética devido a um excedente cognitivo (temporariamente) neutralizador do 

egoísmo e emancipador do módulo mental individualista correlato a este. De sorte que, no caso, 

tudo estaria, de um lado, em não sacrificar, nas articulações em prol de uma arte engajada, o 

estético pelo ético, ou em tentar justificar ou compensar a mediocridade estético-artística com 

pretensos ideais ou propósitos éticos, e, de outro, em observar a medida ética até mesmo na 

fruição estética ou realização artística (não se justifica tudo em nome do belo, ou seja, fins 

estético-artísticos não justificam quaisquer meios, até mesmo o gênio, colocado por 

 

29 Para um estudo abalizado das correlações entre Schopenhauer, Nietzsche e Freud cf. Fonseca, 2009.  
30 Aliás, como não poderia deixar de ser, “machista” também: “Essa concepção [...] do gênio permaneceu 

praticamente incontestada até que Linda Nochlin (1971) lançou a estética feminista, observando que o [...] conceito 

de gênio está intimamente ligado a normas sociais de gênero e práticas sociais sistematicamente opressivas, 

oferecendo, assim, uma poderosa explicação estrutural para o gênio não reconhecido – das mulheres, em 

particular” (Xhignesse, 2023, p. 11). No original inglês: “This [...] conception of genius went largely unchallenged 

until Linda Nochlin (1971) launched feminist aesthetics by observing that [...] concept of genius is inextricably 

tied to gendered social norms and systemically oppressive social practices, and offered a powerful structural 

explanation for unrecognized genius – women’s, in  particular.”  
31 Sobre a interação natureza-criação (natureza via criação) ou a coevolução gene-cultura cf. Wilson, 1999, p. 119-

156. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

23 

Schopenhauer na categoria dos monstris per excessum, estando sujeito aos ditames morais), sob 

pena de se cair num esteticismo niilista, quando não despótico32. 

Por fim, no tocante à quarta premissa e à premissa a ela paralela, referentes à doutrina 

das Ideias, as quais já se situam, ao menos em parte, no lado objetivo da filosofia do belo 

schopenhaueriana (em cujos termos, recorde-se, as Ideias são como que a ponte entre o 

subjetivo e o objetivo), bastaria dizer o seguinte: que embora, ao tempo de Schopenhauer, ainda 

se pudesse apelar às Ideias em chave platônica, de há muito que um tal apelo não se faz mais 

viável, estando em desuso (Xhignesse, 2023, p. 21). 

Quer por causa de todo o progresso científico relativo ao evolver ontológico do mundo, 

o qual se poderia sintetizar, salvo graves heresias de resumo, no paradigma da teoria 

evolucionária neodarwinista a par das duas principais coordenadas informadoras da física 

teórica atual, a saber, a teoria da inflação cósmica e o princípio da entropia (o que, para efeitos 

do tema sob exame, significa: se é certo que o insight de Schopenhauer identificador da vontade 

com a “essencialidade ou coisa-em-si (Ding an sich) em geral” continua válido, não é menos 

certo que, ante os avanços das pesquisas científicas sobre a evolução do mundo, a indicação 

schopenhaueriana de “graus adequados de objetidade” de tal vontade cósmica na forma de 

“Ideias perenes” ou “modos de ser originários” matriciadores desta ou daquela força natural, 

ente vegetal ou espécie animal33, não mais se sustenta e tampouco é necessária)34. Quer por 

causa da possibilidade de atualmente se poder tomar, se não a doutrina das Ideias, ao menos 

algo como a sua lógica de fundo, em chave meramente operacional (programático-intelectiva), 

no sentido de doutrina das categorias cognitivas elementares constituídas por um processo 

 

32 Sob o enfoque aqui valorizado, importa menos o papel da arte para a ética, na medida em que o desinteresse 

contemplativo daquela prefigura o desinteresse ascético-compassivo desta – nesse sentido, cf., por exemplo, 

Zöller, 2010, p. 64-66 –, do que a maneira que, no curso de uma vida sob o signo do valor do belo (lato sensu), a 

ética pode ou deve se relacionar com o anseio e o empreendimento estéticos, quer dizer, com o conjunto de ações 

voltadas à fruição do belo e/ou à realizações e vivências de obras e situações artísticas.  
33 Sobre como a vontade, enquanto o em-si cósmico, e as Ideias (leia-se: as objetidades imediatas da vontade), não 

são a mesma coisa, veja-se: “[...] para Schopenhauer, Ideia e Vontade, por mais próximas que sejam, não são a 

mesma coisa, já que a Ideia é a Vontade quando ela se efetiva, torna-se objeto, porém, ainda sem entrar no âmbito 

do espaço, tempo e causalidade, referências para o princípio de razão. No entendimento do filósofo, espaço, tempo 

e causalidade não atingem a Ideia e nem a Vontade, no entanto, a Ideia é o ponto de conexão da Ideia com a 

pluralidade que caracteriza o mundo como representação” (Fonseca; Aguiar, 2023, p. 5, grifos dos autores). Mais 

a respeito cf. Zöller, 2010, p. 62 e ss.  
34 Para maiores aprofundamentos sobre a ontologia da natureza do filósofo da vontade cf. Schopenhauer, 2013; 

Schopenhauer, 2005, p. 149-232; e Debona, 2013, p. 33-65. Para um cotejamento pontual da filosofia da natureza 

de Schopenhauer e a teoria evolucionária cf. Fonseca, Nota de rodapé 440, In Schopenhauer, 2014, p. 571-572. 

Para uma explanação didática da evolução do mundo físico e da vida cf. Greene, 2005; e Dawkins, 2007, p. 183-

204. E sobre como não é mais preciso recorrer a arquétipos atemporais (como é o caso das Ideias) para se 

compreender o processo de diferenciação da espécie humana (em face dos demais animais) e de seus espécimes 

(a diferenciação ontogenética dos indivíduos humanos entre si) cf. Bryson, 2005, p. 404 e p. 415-416. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

24 

evolutivo-seletivo de milhares (ou mesmo milhões) de anos ou por experiências culturais 

embrionárias estruturantes35. 

Portanto, sobretudo se atualizado por revisões do jaez das acima ventiladas, não há negar 

direito à cidadania ao contributo estético schopenhaueriano na contemporaneidade pós-

moderna. 

Afinal de contas, a pós-modernidade – na hipótese de “já” ou “ainda” estarmos a vivê-

la –, naquilo que mais tem de positivo, tem que ver, essencialmente, com pluralidade (Kumar, 

2006). Seja no sentido de “barafunda”, seja no sentido de coexistência de estilos, tendências e 

concepções. Cabendo, aos que comungam com uma visão artística na linha da esposada por um 

Schopenhauer, saber conviver com as diferenças estéticas (paciência se a “elite” artística 

contemporânea qualifica o gratuitamente insultante, o feio e o esotérico como “arte”), e, aos 

que se consideram pós-modernistas ou algo que o valha, efetivamente praticarem a tolerância 

estética que tanto apregoam, sob pena desta se degenerar em retórica e hipocrisia (paciência se 

ainda há pessoas que preferem fruir obras de arte humanamente, i.e., sob o signo do belo, do 

inteligível e do relevante existencialmente). 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ACHLEI, Renata Covali Cairolli. Sobre a interseção entre artes abstratas e figurativas na 

metafísica do belo de Schopenhauer. Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, Santa 

Maria - Florianópolis, v. 15, n. 1, 2024, p. 01-21. 

AGUIAR E SILVA, Vítor Manuel de. Teoria da literatura. 2 ed. Coimbra: Livraria Almedina, 

1968.  

BRYSON, Bill. Breve história de quase tudo. Trad. Ivo Korytowski. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2005. 

CACCIOLA, Maria Lúcia. Schopenhauer e a arquitetura. Voluntas: Estudos sobre 

Schopenhauer, Santa Maria - Florianópolis, n. 1, v.7, 2016, p. 4-14. 

DAWKINS, Richard. Deus, um delírio. Trad. Fernanda Ravagnani. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2007. 

DEBONA, Vilmar. Um caráter abissal – A metafísica schopenhaueriana da Vontade como 

caracterologia. Voluntas: Estudos sobre Schopenhauer, Santa Maria - Florianópolis,v. 4, n. 

1, 2013, p. 33-65. 

 

35 Sobre como noções ou (pré-)programações cognitivas basilares, condicionadoras das operações de apreensão 

do mundo, historicamente vinculadas a doutrinas como a dos pressupostos apriorísticos, dos postulados ou das 

Ideias, poderiam ser reinterpretadas à luz da ciência contemporânea, em especial da psicologia evolutiva, das 

ciências do cérebro e das neurociências, cf. Eagleman, 2012, p. 85-111. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

25 

DUTTON, Danis. Aesthetic universals. In: Beris GAUT, Nigel; LOPES, Domenic (eds.). The 

Routledge companion to aesthetics. Nova York: Routledge, 2001, p. 203-214.  

DYSSANAYAKE, Ellen. Homo aestheticus: Where art comes from and why. Nova York: 

Free Press, 1992. 

DYSSANAYAKE, Ellen. Art and intimacy: How the arts began. Seatle: University of 

Washigton Press, 2000. 

EAGLEMAN, David. Os pensamentos que podemos ter. In: Incógnito: As vidas secretas do 

cérebro. Trad. Ryta Vinagre. Rio de Janeiro: Rocco, 2012, p. 85-111. 

ECO, Umberto. Nos ombros dos gigantes: Escritos para La Milanesiana, 2001-2015. Trad. 

Eliana Aguiar. Rio de Janeiro: Record, 2018. 

FONSECA, Eduardo Ribeiro da. Psiquismo e vida: o conceito de impulso nas obras de Freud, 

Schopenhauer e Nietzsche. 2009. Tese (Doutorado em Filosofia) - Faculdade de Filosofia, 

Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2010. 

DOI:10.11606/T.8.2010.tde-28042010-120532. 

FONSECA, Eduardo Ribeiro; AGUIAR, Gabriel do Carmo. Kandinsky e a relação entre 

música e pintura na metafísica do belo de Schopenhauer. Voluntas: Revista Internacional de 

Filosofia, Santa Maria - Florianópolis, v. 14, n. 1, 2023, p. 1-17. 

GOMBRICH, Ernest Hans. A história da arte. 16 ed. Trad. Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: 

LTC, 2012. 

GREENE, Brian. O tecido do cosmo: O espaço, o tempo e a textura da realidade. Trad. José 

Viegas Filho. São Paulo: Companhia das Letras, 2005. 

KANT, Immanuel. Crítica da faculdade do juízo. Trad. Valerio Rohden; António Marques. 2 

ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2010.  

KUMAR, Krishan. Da sociedade pós-industrial à pós-moderna: Novas teorias sobre o 

mundo contemporâneo. Ed. Ruy Jungmann. 2 ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2006. 

ONFRAY, Michel. Contra-história da filosofia: As radicalidades existenciais. Trad. Everson 

Machado. São Paulo: Martins Fontes, 2017. 

PINKER, Steven. As artes. In: Tábula rasa: A negação contemporânea da natureza humana. 

Trad. Laura Teixeira Motta. São Paulo: Companhia das Letras, 2004, p. 541-566. 

SAFRANSKI, Rüdiger. Schopenhauer e os anos mais selvagens da filosofia: Uma biografia. 

Trad. William Lagos. São Paulo: Geração Editorial, 2011. 

SCHOPENHAUER, Arthur. Additional remarks on the doctrine of the suffering of the World. 

In: Parerga and paralipomena. Trad. Eric F. J. Payne. Vol 2. Oxford: Oxford University 

Press, 1974, p. 291-305.  

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representação. Tomo I. Trad. 

Jair Barboza. São Paulo: Editora UNESP, 2005.  

SCHOPENHAUER, Arthur. Sobre a vontade na natureza. Trad. Gabriel Valladão Silva. 

Porto Alegre: L&PM, 2013. 

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e representação. Tomo II, Vol. 2. Trad. 

Eduardo Ribeiro da Fonseca. Curitiba: Ed. UFPR, 2014. 

VANDENABEELE, Bart. Schopenhauer on the values of aesthetic experience. The southern 

journal of philosophy, v. 45, 2007, p. 565-582. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

26 

WILSON, Edward Osborne. A unidade do conhecimento: Consiliência. Trad. Ivo 

Korytowski. Rio de Janeiro: Campus, 1999. 

XHIGNESSE, Michel-Antoine. Schopenhauer's Aesthetic Ideology. In: BATHER WOODS, 

David; STOLL, Timothy (eds.). The Schopenhauerian mind. New York: Routledge, 2023, p. 

127-140. Disponível em: https://philarchive.org/rec/XHISAI. Acesso em: 07 set. 2025. 

ZÖLLER, Günther. A música como vontade e representação. Cadernos de Filosofia Alemã: 

Crítica e Modernidade, [S. l.], n. 16, p. 55–80, 2010. DOI: 10.11606/issn.2318-

9800.v0i16p55-80. 


