
ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

* Artigo recebido em 19/09/2024 . Aprovado em 01/05/2025. 

** Doutoranda na linha de Arte e Tecnologia pela UnB. ORCID: 0009-0005-5626-9476. E-mail: 

martinsgomesmaiara@gmail.com.  

*** Doutor em música pela USP. ORCID: 0000-0003-0257-3059. E-mail: antenorfc@unb.br.  

 

ARTEFILOSOFIA N.39 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

 

RASTROS DO CORPO E A NINFA FLUIDA NA 

VIDEOPERFORMANCE DE ANA MENDIETA* 

 

 

Maiara Martins Gomes** 

Antenor Corrêa*** 

 

 

Resumo: No presente artigo, propomos formas de relações entre a obra Butterfly (1975) de Ana 

Mendieta, a ideia de encarnado de Didi-Huberman e a personagem teórica da Ninfa de Aby 

Warburg. Identificamos que a videoperformance Butterfly traz elementos ambíguos que são 

apreendidos devido à presença que se transforma ora em ausência e ora em reafirmação no 

corpo da artista. Compreendemos que esta obra possibilita um diálogo entre Aby Warburg e 

Georges Didi-Huberman fundamentada na personagem da Ninfa Fluida. Sugerimos, à guisa de 

hipótese, que nesta videoperformance a Ninfa se constrói por meio de rastros, de 

transitoriedade e da imagem em movimento em um fluxo que não se apreende por completo 

ou concretamente. Para tal aproximação dialógica, analisamos aspectos composicionais, 

técnicos e estéticos de Butterfly que suscitam discussões simbólicas com intuito de corroborar 

a afirmação de Didi-Huberman (2019) que a Ninfa se faz presente nesta obra de Ana Mendieta. 

 

Palavras-chave: Videoperformance; Ninfa Fluida; Butterfly; Ana Mendieta. 

 

 

 

BODY TRACES AND THE FLUID NYMPH IN ANA 

MENDIETA'S VIDEO PERFORMANCE 

 

Abstract: In this article, we propose forms of relationships between Ana Mendieta’s Butterfly 

(1975), Didi-Huberman’s idea of the incarnate, and Aby Warburg’s theoretical character of the 

Nymph. We identify that the video performance Butterfly brings ambiguous elements that are 

apprehended due to a presence that sometimes transforms into absence and sometimes into 

reaffirmation in the artist’s body. We understand that this work enables a dialogue between Aby 

Warburg and Georges Didi-Huberman based on the character of the Fluid Nymph. We suggest, 

by way of hypothesis, that in this video performance the Nymph is constructed through traces, 

transience, and the moving images in a flow that is not completely or concretely apprehended. 

For this dialogical approach, we analyzed compositional, technical, and aesthetic aspects of 

Butterfly that raise symbolic discussions with the aim of corroborating Didi-Huberman's (2019) 

statement that the Nymph is present in this work by Ana Mendieta. 

 

Keywords: Video performance; Fluid Nymph; Butterfly; Ana Mendieta



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

2 

INTRODUÇÃO 

Entre as décadas de 1960 e 1970 emergem algumas práticas artísticas que, apesar 

de possuírem abordagens distintas, compartilharam uma aproximação com o corpo, 

principalmente do artista que as fazia, e a tecnologia. Videoarte, videoperformance e bodyart 

tornaram-se um meio para artistas dialogarem em seus trabalhos de corpo em movimento e a 

imagem projetada, explorando a fisicalidade e suas identidades. 

Ademais, Arlindo Machado (2011), Phillippe Dubois (2004) e Marcelo Kraiser (2014) 

compartilham a ideia de que a videoarte permite uma nova forma de pensar a presença física e 

a formação das imagens apresentadas. Nos variados tipos de vídeo, como a videotape e a 

videoarte, as técnicas de produção são semelhantes às do cinema. Não obstante, cada tipo de 

videoarte possui suas particularidades que individualmente as diferenciam da produção 

cinematográfica, seja pela técnica, temática, estética ou questões da linguagem. Como 

trataremos a respeito de uma arte em vídeo relacionada ao corpo e suas transformações, a 

vertente da videoarte investigada neste trabalho é a videoperformance. 

A videoperformance implica um ato performativo que se define, sobretudo, pela ação 

crítica e performática do artista que utiliza seu corpo como materialidade/objeto e sujeito da 

obra, tornando-se ele mesmo obra de arte. Ambos, performance e videoarte, são compreendidos 

como integrantes dos desenvolvimentos artísticos propostos pela pop art, pelo minimalismo e 

pela arte conceitual (Sarzi-Ribeiro, p. 57, 2012). As performances podem ser classificadas pela 

presença ou não de público, e são denominadas como performance de audiência ou 

performance sem audiência. Corroborando com a interpretação de Sarzi-Ribeiro, Gonzaga 

(2024) afirma que a performance é uma forma de arte em que a ação do artista se torna a 

própria obra. O corpo do artista é utilizado como material para a criação, atuando como 

um símbolo predominante que expressa diversas questões, como identidade, gênero, política e 

relações sociais. 

Em sua maioria, as performances sem audiência são registradas em vídeo, que deslocam 

o sentido do corpo na obra, pois este passa a ser extensão da obra original, mas transformado 

pelo registro, enquadramento e temporalidade. Alguns artistas como Nauman e Rinke, por 

exemplo, trabalhavam em performances voltadas exclusivamente para a câmera (Fricke apud 

Sarzi-Ribeiro, 2012). E é “nessa interação entre a linguagem do vídeo e a linguagem do corpo 

que se tecem partes, contornos e visibilidades que se configuram em memórias do corpo” 

(Sarzi-Ribeiro, 2012, p. 58) assim como visibilidade para a materialidade corpórea. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

3 

A década de 1970 foi marcada por uma busca intensa por novas formas de expressão 

artística, refletindo questões sociais, políticas e referentes ao corpo. Artistas como Ana 

Mendieta usaram a performance e bodyart para expressar suas vivências e engajamentos. 

Mendieta trabalhou com a ideia de um corpo em interação com os elementos naturais, criando 

obras que trazem críticas à objetificação feminina e uma conexão profunda com os elementos 

da natureza (Camnev, 2018). As questões trabalhadas por Ana Mendieta e sua poética a 

aproximam da figura da Ninfa, na qual estão presentes temas como a conexão com a Terra, a 

feminilidade e a fertilidade, os rituais e a efemeridade. 

Tanto nas representações mitológicas quanto no trabalho de Mendieta, percebemos 

uma questão relacionada à efemeridade. As ninfas são criaturas eternamente jovens, mas 

ligadas a ambientes naturais que estão em constante mudança. Da mesma forma, muitas obras 

da artista são temporárias, desaparecendo com o tempo, como as marcas de seu corpo na terra, 

de maneira cíclica, como as ninfas.  

Aby Warburg, Didi-Huberman, Agamben, dentre outros, dedicaram-se aos estudos da 

Ninfa de forma teórica, aproximando-a e relacionando-a com questões da história da arte. 

Em um dos textos dedicados a essa figura, Ninfa Fluida de Didi-Huberman (2019), 

encontramos indícios que a aproximam da figuração do corpo de Ana Mendieta em suas 

videoperformances. 

Em consonância com esta proposta, ao final deste texto, o autor indica que uma das 

aparições desta Ninfa ocorre na obra videográfica de Ana Mendieta, tendo como exemplo 

Flower Person, Flower Body, produzida em 1975. Para dar continuidade à proposição do 

autor, a análise exemplo, ao analisar a obra Butterfly (1975) da artista. Assim, o objetivo deste 

artigo é analisar aspectos da obra de Ana Mendieta que poderiam corroborar com a afirmação 

de Didi-Huberman a partir do cotejamento estético e simbólico entre a proposta teórica e a obra 

em vídeo. 

 

NINFA FLUIDA 

É interessante notar que o período inicial da videoarte foi proficuamente povoado 

por corpos, principalmente o corpo dos artistas que as produziram. O tema que envolve o corpo 

e o reconhecimento de si enquanto sujeito é bastante abordado na psicanálise. Segundo Freud, 

especialmente em seus Ensaios sobre a Sexualidade (1905), faz parte do desenvolvimento 

infantil a busca do reconhecimento de si primeiramente no próprio corpo, em que as pulsões 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

4 

são destinadas ao “amor de si mesmo”, chamando esta etapa de desenvolvimento de 

“narcisismo primário” (Freud, 2016). Rosalind Krauss, ao perceber as propostas artísticas dos 

pioneiros da videoarte, também percebeu que estas poderiam ser compreendidas na esfera do 

narcisismo. Suas percepções foram escritas em seu artigo Videoarte: uma estética do 

narcisismo (Krauss, 2008), no qual aborda o modo como alguns artistas produziam a 

videoarte nesse período inicial, sobretudo no final da década de 1960 e durante a década de 

1970. 

O texto de Krauss (2008) adquire interesse não somente pela discussão estética sobre o 

vídeo, mas também pela aproximação com a psicanálise freudiana afim de embasar suas 

considerações críticas. Após esse texto seminal sobre os trabalhos em videoarte, a matéria 

do vídeo sofreu tantas alterações e transformações que se tornou difícil classificar o que é a 

videoarte, principalmente depois da chegada dos computadores e da tecnologia digital. 

Apesar da relação traçada por Krauss entre o narcisismo e a videoarte, algo curioso das 

produções femininas do período inicial da videoarte chama atenção, não parece algo como 

“amor de si” nas imagens em vídeo produzidas por mulheres, mas um questionamento de si, 

do lugar no mundo, na sociedade e em casa. Esses trabalhos em videoarte apresentam algo de 

familiar (a imagem que as artistas fazem de si mesmas) que, ao mesmo tempo, sugerem um 

não-centro, um despertencimento a si mesmas. 

Outro ponto que corrobora para o confronto com o texto de Krauss é de que a videoarte 

surgiu no mesmo período da segunda onda feminista (década de 1960), cuja tópica era o 

questionamento sobre lugares estrangeiros a si mesmas. Uma das máximas da criação da 

videoarte feminina na época foi “Nossos corpos, nós mesmas”, cuja tese homônima de Teresa 

Furtado (2015) aborda as inquietações das mulheres e como isso tornou-se visível nas obras. 

Outra questão a ser observada sobre a videoarte é que as características específicas do 

vídeo – que têm formas variadas de reprodução, montagem e edição – ocorrem de tal maneira, 

que tornam perceptíveis uma outra dimensão de visibilidade, para além de questões temáticas, 

seja de narcisismo ou outra questão estética, do meio. Nota-se ainda que algumas produções 

apresentam atributos que remetem à fantasmagoria como uma camada além da questão do 

objeto físico e material, com elementos estéticos que partilham ao mesmo tempo de visibilidade 

e invisibilidade – que se dá tanto no corpo da videoarte quanto no corpo que aparece nela. 

Em consonância com as temáticas do que se põe em visibilidade e invisibilidade na 

imagem, Aby Warburg, historiador da arte alemão, observa que não há pureza temporal nas 

imagens da história da arte, já que elas transitam como figuras da Antiguidade clássica que 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

5 

retornam à vida no presente. Para o autor, a personagem chave que aparece fantasmaticamente 

entre os tempos é a Ninfa, à qual Warburg diz ter sido um “leitmotiv perene da evocação 

vivaz do paganismo ao longo do Renascimento e além dele” (Burucua apud Queiroz, 2020, 

p. 229). 

Ao observar estas divindades pagãs em obras do cristianismo, Warburg notou (Queiroz, 

2020) que as representações carregavam cabelos soltos como se o vento acabasse de ter sido 

soprado neles, vestes esvoaçantes, gestos sinuosos em uma dança que mostra: ela está em 

movimento. 

Já para Giorgio Agamben, partindo dos estudos sobre a personagem teórica de 

Warburg, a essência da dança na figura da Ninfa não é o movimento, mas o tempo. Seus gestos, 

ou a expressividade do corpo, geram acepções dialéticas e polarizadas, manifestando “um 

mecanismo inconsciente da memória cultural pelas sobrevivências primitivas” (Rahme, 2019, 

p. 103). Seja pelo movimento ou pelo tempo, está contido na Ninfa um potencial cinético de 

colocar-se em ação na imagem. 

Da tese doutoral de Warburg, diversos pesquisadores além de Agamben, como Renata 

Lima Cremasco (2022), Maura Voltarelli Roque (2020), dentre outros, encontraram várias 

aparições imagéticas possíveis desta personagem teórica, como nas figuras das pin-ups, divas 

pop e capas de revista. Também foram tipificadas formas variadas de ocorrência, como a Ninfa 

Moderna, Ninfa Relajada, Ninfa Fugidia ou Ninfa Fluida. Estas formas da Ninfa se mostrar na 

Arte foram descritas principalmente por Georges Didi-Huberman, ao vê-las encarnadas em 

obras artísticas tanto em movimento (cinema e vídeo) ou estáticas (pintura, escultura e 

fotografia). 

Um exemplo do drapeado e os cabelos esvoaçantes na cultura de massa contemporânea 

são os ventiladores muito grandes que são colocados em frente de cantoras pop (Beyoncé, 

Mariah Carey, Ivete Sangalo, etc.) para ficar com o cabelo esvoaçando durante o show. O 

mesmo ocorre em relação às modelos fotográficas. Isso mostra que a característica da ninfa 

com cabelo esvoaçante ainda persiste. 

À ninfa, por sua característica de sobreviver ao longo da história em obras artísticas, 

atribui-se a ideia de “fantasma imagético” (D’Angelo;  Macini, 2024). A jovem donzela dança 

de acordo com as questões culturais da época em que se manifesta carregando de forma fugidia 

seus atributos. Segundo D’Angelo e Macini, “ela é um fantasma que evoca o substrato 

subjetivo, o terreal, o matérico, o ctônico, a força perdida e já não reconhecida” (D’Angelo; 

Macini, 2024, p. 49). 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

6 

No ensaio “Ninfa fluida” de Didi-Huberman publicado originalmente em língua 

francesa e posteriormente traduzido para o inglês — com algumas partes omitidas a pedido do 

autor — pela editora da University College London, o autor descreve a Ninfa Fluida partindo 

da figura da ninfa de Aby Warburg, estudada em sua tese doutoral como uma figura que 

permanece na história da arte, modificando-se, mas mantendo sua essência etérea, fugidia e 

lânguida (Didi-Huberman, 2019). Para ele, essa criatura fluida não é um personagem ou 

alegoria, ela passa e sempre promete retornar. Assim, o movimento deixa de ser um detalhe 

e torna-se sujeito principal (Queiroz, 2015, p. 474). 

Didi-Huberman aproxima-se da figura mitológica da ninfa como símbolo de fluidez e 

transformação, destacando sua constante metamorfose e ligação com elementos naturais. 

Ele analisa como a ninfa, associada à feminilidade mística, é retratada na arte ao longo dos 

tempos sempre em movimento, adaptando-se ao ambiente ao seu redor. A ninfa torna-se uma 

metáfora para o dinamismo da natureza e a experiência estética, refletindo a instabilidade e a 

mudança. Didi-Huberman (2019) também aborda a interpretação filosófica e histórica dessa 

figura, mostrando como diferentes épocas e estilos artísticos a utilizaram para expressar a 

transitoriedade do mundo natural. 

Ao longo do texto, Didi-Huberman constrói uma crítica ao pensamento de Gilles 

Deleuze, especificamente à sua concepção de uma imagem destituída de corporeidade em 

busca de um “puro movimento” (Didi-Huberman, 2019). Deleuze, ao abordar o conceito de 

fluid motif (motivo fluido), afirma que a água é, por excelência, o meio através do qual podemos 

apreender tanto o deslocamento de um objeto quanto a mobilidade em si. Para Didi-Huberman, 

o filósofo buscava libertar o movimento de qualquer referência figurativa, conduzindo-o a uma 

abstração formal. 

Como interpretação dessa proposta deleuzeana, Didi-Huberman propõe a noção de um 

“líquido abstrato”, espaço onde os “ritmos puros” se manifestariam. Contudo, o autor questiona 

as implicações desse projeto: ao tentar isolar o tempo, Deleuze parece colocar em suspensão a 

própria gênese do movimento, desconsiderando o instante inicial da movimentação e a 

materialidade que o possibilita. Assim, Didi-Huberman problematiza a ideia de um movimento 

puro e abstrato, desprovido de qualquer marca corporal ou objeto precedente. Surge então a 

pergunta central: por que esse movimento precisaria ser apreendido de forma tão purificada, 

excluindo toda e qualquer consistência orgânica? “Este movimento começa do objeto 

movendo-se?” — indaga Didi-Huberman (2019, p. 256). 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

7 

Didi-Huberman (2019) afirma que ninguém adentrou tanto nas formas e movimento 

dessa “mulher líquida” e experimentou seus movimentos quanto Man Ray no filme “Le Retour 

à la raison” (1923). A ninfa é revelada no rolo do filme onde foi diretamente impressa em 

fotografia preta e branca, mas ao ser projetada na tela, desaparece. Em vista disso, poder-se-ia 

perguntar se a Ninfa warburguiana poderia levar a entender um estado de desencarnação onde 

a condensação seria o próprio ato de fazer e montar o vídeo. 

 

 

Fig. 1. Still de "Le Retour a la Raison”. Man Ray. Vídeo. 3”. Preto e Branco. Som, 1923. 

Fonte: https://www.imdb.com/title/tt0014406/?ref_=tt_sims_tt_i_1. 

 

Partindo dessas indagações, assim como Didi-Huberman, pensamos que a transição do 

concreto para o abstrato produz uma falsa polaridade (Didi-Huberman, 2019), por exemplo, 

quando se fotografa uma imagem em blur, quase como o fantasma de um corpo, se ainda há 

um corpo. Seria possível retirá-lo de cena? Torná-lo uma casca sem órgãos, sem desejos e 

vicissitudes. Como produzir um rastro onde não foi impressa uma presença anterior, como o 

vento de Zéfiro na Primavera de Botticelli. Pensar sobre isso é dar espaço para que a Ninfa 

fluida se apresente. Por conta de seu caráter atemporal, é possível que apareça na 

contemporaneidade, em meios fluidos como ela, como na videoarte. 

Ela está em toda parte, na "inquietação figurativa" das imagens em vídeo (...) 

Michel Diers a encontrou na personagem dionisíaca inventada por Pipilotti 

Rist; Luis Pérez-Oramas a vê mais uma vez nas cortinas balançantes do 

parangolé brasileiro, como interpretado por Hélio Oiticica, Lygia Clark ou 

Willys de Castro (...) ao mesmo tempo em que aponta para as performances e 

filmes de Ana Mendieta – aquela Ninfa contemporânea que queria dissolver 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

8 

seu desejo, e de fato seu corpo, na fluidez do mundo (Didi-Huberman, 2019, 

p. 260)1. 

Didi-Huberman traz, no último parágrafo de seu ensaio, alguns exemplos da aparição 

da Ninfa Fluida (Didi-Huberman, 2019), sua movimentação e a fluidez dos movimentos, 

movimentos que deixam rastros, que ora se deixam distinguir, ora tornam-se manchas em 

traços de movimento como o blur deixado pela alta-exposição em uma câmera fotográfica ou 

filmadora. 

Nesse sentido, a figura da Ninfa, em sua fluidez e caráter fugidio, encontra uma 

ressonância direta com o vídeo, especialmente na maneira como este meio lida com a 

temporalidade e a transição constante das imagens. A Ninfa, tal como descrita por Didi- 

Huberman, move-se de forma etérea, com gestos que deixam rastros evanescentes, ora 

claros, ora se desvanecendo, evocando uma qualidade quase espectral. Essa qualidade 

pode ser comparada ao vídeo, que, como explorado por Philippe Dubois, escapa da fixidez da 

imagem estática ou cinematográfica tradicional, sendo um estado de transição que 

constantemente se transforma. 

Dubois encara o vídeo como um estado de transição, no qual a imagem escapa e torna-

se de outra ordem material, algo fugidio como um fantasma (Dubois, 2004). Ele apreende o 

vídeo de forma transversal, classificando formas concretas que se veem na linguagem do vídeo 

para poder entender sua natureza que se distingue da natureza cinematográfica e cita que o 

diretor de cinema Coppola “encarna o fantasma videológico” (Dubois, 2004, p. 130). O 

cineasta incorpora em suas gravações o “grande sonho do cinema eletrônico” (Dubois, 2004, 

p. 129) deixando o “fantasmado” do vídeo devorar o corpo da imagem cinematográfica. 

Graças ao vídeo, a imagem torna-se um personagem patético, não sendo mais dada na câmera, 

mas fabricada fora desta. 

Assim, o estado de transição do vídeo aproxima-se da própria essência da ninfa 

mitológica e da personagem-teórica warburguiana, pois, as especificidades do vídeo, segundo 

Dubois, aparecem mais como “um fantasma ou um desejo do que uma realidade (mesmo 

construída). No momento em que se tentava apreendê-lo ou construí-lo, o vídeo escapava entre 

os dedos, como areia, vento ou água” (Dubois, 2004, p. 98). As ninfas mitológicas, por sua 

 

1 “She is everywhere in the ‘figural unease’ in video images (...) Michel Diers has found her in the Dionysiac 

character invented by Pipilotti Rist; Luis Pérez-Oramas sees her once again in the dancing draperies of Brazilian 

parangolé, as interpreted by Hélio Oiticica, Lygia Clark or Willys de Castro (...) while at same time pointing 

forward to the performances and filmes of Ana Mendieta - that contemporary Ninfa who wanted to dissolve her 

desire, and indeed her body, in fluidity of the world. (Didi-Huberman, 2019, p. 260) 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

9 

vez, estão, segundo o mitólogo Junito Brandão (1991), ligadas à terra e à água como extensão 

das qualidades da Grande Mãe Géia que está sempre em transição, entre os ciclos de vida-

morte-vida. Já a Ninfa perseguida por Warburg está fantasmaticamente em dialética com o 

tempo e o desejo, apresentando-se fugidiamente na imagem como um rastro pulsional 

anacrônico. 

O vídeo, assim como os movimentos da Ninfa, não se contenta com a permanência. Ele 

capta o movimento, a passagem do tempo, e muitas vezes torna a imagem algo indeterminado, 

em fluxo, tal como a Ninfa que nunca é completamente capturada ou fixada, mas sempre em 

movimento contínuo. A alta exposição ou o blur que surge em vídeo pode ser visto como 

uma metáfora visual para o que a Ninfa representa: uma figura de transição e transformação 

que incorpora a ideia de algo que é sempre, em certa medida, inatingível, constantemente 

escapando da definição. Assim, a associação entre a Ninfa e o vídeo reside no fato de ambos 

serem veículos de uma experiência de movimento fluido, de imagens e corpos que se projetam 

para além dos limites tradicionais de captura e fixação, desafiando qualquer tentativa de 

concretização definitiva. 

A fluidez dos movimentos da Ninfa, descrita por Didi-Huberman, ecoa a transitoriedade 

da imagem videográfica discutida por Philippe Dubois. Enquanto Didi- Huberman enfatiza a 

mobilidade fugidia da Ninfa, cujos gestos ora se delineiam, ora se dissolvem em traços de 

movimento comparáveis ao efeito blur da alta exposição, Dubois aborda o vídeo como um 

meio no qual a imagem transita para uma outra ordem material, fugindo de qualquer fixidez, 

tal como um fantasma. Ambos os autores tratam de um estado de suspensão e transformação: 

seja no movimento fluido da Ninfa, seja no caráter fantasmagórico da imagem videográfica 

que, como sugere Dubois ao citar Coppola, desmaterializa e se refaz fora dos limites 

convencionais da câmera cinematográfica. 

A associação entre a fluidez dos movimentos da Ninfa e o vídeo, por conseguinte, 

encontra uma conexão com a noção de desencarnado, especialmente no contexto da imagem 

videográfica. A Ninfa, em sua essência, é uma figura fugidia, que nunca se cristaliza 

completamente em uma forma fixa; ela habita um espaço de transição, como um ser em 

constante movimento e metamorfose. Da mesma forma, o vídeo, ao contrário do cinema 

tradicional, é um meio que desencarna a imagem, afastando-a de uma materialidade rígida e 

fazendo com que ela se torne algo etéreo, mutável e, por vezes, intangível. 

Nesse sentido, o desencarnado aparece como um estado de existência que transcende a 

fixidez física ou visual. A Ninfa não está confinada a um corpo palpável, assim como o vídeo 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

10 

não se restringe a uma imagem cinematográfica tradicionalmente "encarnada". Ambos são 

expressões de uma fluidez que resiste à captura e que, por isso, se revelam mais como 

presenças fantasmáticas – figuras ou imagens que sugerem uma forma, mas que, ao mesmo 

tempo, estão sempre se desfazendo e escapando de uma concretude absoluta. Este tema do 

corpo fantasmático que está presente mesmo em sua ausência, foi bastante trabalhado no 

campo do teatro. 

No campo das artes performativas, como o teatro, algumas pesquisas se encarregam de 

falar sobre o “desencarnado”. Sugerem que a ausência do performer em cena ainda traz parte 

de sua presença. O artigo intitulado “Reverberação, gesto desencarnado, performance: a 

dimensão performativa da palavra na arte pública” de Maceira, publicado em 2021, aborda a 

necessidade de uma teoria da performance no campo das artes tanto cênicas quanto visuais e a 

ligação dessa com o corpo. Essa teoria, tem no corpo o ponto comum das sensorialidades que 

são ativadas por meio da atualização simbólica através do tempo e do espaço onde os sujeitos 

a experimentam. 

Para falar sobre o ato performativo, o autor retoma um breve histórico dos rituais 

de passagem, marcando os três principais estágios de rito: iniciação, separação e a transição, 

que implicam um estado de liminaridade. Quando esse estágio transicional é cumprido, o 

indivíduo assume uma nova identidade que o coloca em estado de igualdade perante outros 

membros que já passaram por aquela etapa. 

Ao longo do texto, é traçada a diferença entre “liminar” e “liminoide”. O primeiro 

refere-se à experiência própria da transição que significa a experiência de uma transformação 

profunda a nível individual e o estabelecimento do indivíduo no grupo, adequando-se à sua 

estruturação. Já o estado “liminoide” abriga o exercício de potencialidades anti ou 

protoestruturais compartilhadas por um número menor de pessoas. Esta característica afeta 

menos a significação do grupo e não altera a totalidade estrutural. Ambas as noções enfatizam 

experiências que cortam momentaneamente a lógica da estrutura social na qual se inserem. 

A teatralidade, neste sentido, ocupa esta função, pois separa a vida real e a vida 

imaginária, e é acompanhada de uma espacialidade que demarca o fim e o começo desta cisão, 

como um intervalo na estrutura do status quo. Esses espaços são mediados por um espectador 

ou “sujeito espetacular” (Maceira, 2021, p. 298). Maceira (2021) ressalta a possibilidade deste 

“espaço investido de teatralidade” não ter um sujeito ou corpo atuante trazendo o ponto de vista 

de Zumthor que propõe uma “performance descorporificada” (Maceira, 2021. p. 298) – 

levando em consideração que, no texto, teatralidade e performatividade são noções diferentes. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

11 

Contemplando o pensamento de Melim, pesquisadora brasileira de performance e artes visuais, 

é proposto que mesmo a passagem de um performer por um espaço, deixa marcas que sugerem 

performatividade, que o autor nomeia como o “eco de um performer” (Maceira, 2021, p. 299). 

Para exemplificar este eco e a presença de um performer ausente, Maceira traz obras em 

palavra-objeto como atos performativos feitos no espaço público, nas quais o eco da voz do 

artista-performer, implica uma ação e fazer do performer ausente. Acreditamos que a 

presença de Ana Mendieta em suas obras também pode se fazer como um eco que desencarna 

e encarna ao mesmo tempo, como analisaremos a seguir na obra de videoperformance Butterfly 

da artista. 

 

BUTTERFLY (1975) 

A trajetória artística de Ana Mendieta, artista cubana radicada nos Estados Unidos, 

dialoga intimamente com a natureza e o corpo. Uma das características mais marcante de sua 

poética é a sua conexão com os elementos naturais. Em suas performances, a artista utilizava 

terra, água, as plantas com intervenções simples, como silhuetas humanas esculpidas na terra 

(Ruido, 2002). Uma de suas motivações para essa ligação com a terra foi política, por ter 

vivido em exílio e devido a sua experiência como imigrante. 

A artista cubana trabalhou com distorções do próprio corpo abordando temas de 

identidade e pertencimento, violência contra a mulher em uma de suas performances, 

oferecendo-se, em uma imagem chocante, à contemplação do público. A artista utiliza diversos 

materiais orgânicos no seu trabalho, como sangue, lama, areia, imprimindo seu corpo na 

natureza para criar silhuetas humanas breves e assustadoras em um espaço natural, que a artista 

documentou usando fotografia e vídeo. Embora hoje haja apenas registros, eles dão conta de 

uma obra que é efêmera, que não se pretende como algo permanente, o que é uma característica 

da arte contemporânea de afastar o espectador do objeto e aproximá-lo da experiência.  

Sobre o corpo na obra de Ana Mendieta, duas obras denominadas como Untitled (Facial 

Cosmetic Variations e Glass on Body Imprints “Face”, ambas de 1972) distorcem as formas 

do corpo com um retângulo de vidro pressionado contra o próprio corpo e contra o rosto, 

também distorcendo as características do rosto e dissociando do belo a figura de uma mulher 

bela a ser contemplada. Algo curioso na produção de Ana Mendieta é a quantidade de obras 

sem título, com representações, indícios e impressões sobre o corpo feminino, muitas vezes 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

12 

com o próprio corpo como objeto artístico, buscando não ser definida numa linguagem ou 

forma específica, como aponta a entrevista feita com sua irmã, Rachel Mendieta: 

Ana não queria ser definida ou categorizada. Não como pessoa e 

definitivamente não como artista. Ela não pensava em si como fotógrafa ou 

filmografista, ela usou estes medium para capturar o conteúdo que está 

contido em seus frames. Numa entrevista Ana disse ‘eu gosto da duração e do 

mistério nas fotografias’. Eu acho que ela estava se referindo ao fato de que 

quando se olha para uma fotografia ou para um filme (vídeo), eles se tornam 

uma representação de algo que já não existe mais. Eles capturam um momento 

no tempo que cria uma duração, nostalgia, o que também é como algo 

próximo à magia. Algo que a artista sentiu de seu trabalho possuído pela 

natureza. A mágica que ela criou e a ilusão que o filme cria ao recriar o 

trabalho que vemos, é o casamento perfeito. Toda vez que um filme é 

começado, é neste momento que está vivo. Gotas de sangue, vegetação 

crescendo, vulcões erupcionando e ervas da água e fluxos, mas se você está 

vendo um filme que tem mais de 40 anos e coberto de arranhões e sujeira, 

você não está olhando para a obra, você está olhando para o estrago que 

aconteceu, o que nos distrai para longe da obra. (Raquel, 2016). 

A videoperformance, portanto, foi um meio fundamental para a artista expressar a 

materialidade de seu corpo em relação à natureza. Ela  não apenas documentava seu corpo em 

performance, mas tinha na fotografia e no vídeo um lugar de memória em ação ou em 

movimento utilizando seu próprio corpo como meio expressivo. 

Na obra de Mendieta, o corpo da artista frequentemente interage com a natureza, 

criando impressões temporárias na terra, na água ou no fogo, que logo desaparecem ou se 

transformam. Essas marcas, embora representem a presença de um corpo, também carregam a 

ideia de ausência e desaparecimento, como se fossem apenas vestígios de algo que esteve ali e 

logo se dissipou. Essa qualidade evanescente dos rastros de Mendieta evoca a própria natureza 

da Ninfa Fluida: uma figura que se move com tanta leveza e fluidez que seus gestos deixam 

traços indefinidos, como sombras ou manchas que se dissolvem no espaço. 

Na videoperformance Butterfly, podemos observar uma figura feminina que, ou pela 

qualidade da gravação – temos de nos lembrar deste problema técnico que ocorreu muitas vezes 

– ou sobreposição de imagens, torna-se outra coisa. Ela, a mulher, está parada em frente a uma 

parede e sobre ela são projetadas, com cores saturadas, asas de borboleta. É interessante notar 

que em grande parte da obra de Mendieta, o corpo feminino é explorado como um território 

sagrado, um espaço de ritual e poder. As ninfas, na mitologia, também são guardiãs de 

territórios sagrados, como fontes e bosques, que são espaços de transição entre o mundo mortal 

e o divino. Em Butterfly, ao adornar seu corpo com pintura e asas, Mendieta reivindica o corpo 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

13 

feminino como um espaço de transcendência, conectando-o ao ciclo da natureza e à 

espiritualidade. 

 

 

 
Fig 2. e Fig. 3 - Still de Butterfly, filme Super-8 da exposição “Ana Mendieta. 

Fonte: Experimental and Interactive Films”, na Lelong Gallery. 1975 Créditos: The Estate of Ana Mendieta 

Collection, LLC, via Galerie Lelong & Co. 
 

Na videoperformance, Mendieta parece captar esse mesmo espírito efêmero, não apenas 

em termos de vida física, mas também como uma metáfora para a criação artística e o próprio 

corpo feminino. As obras de Mendieta eram frequentemente temporárias – performances na 

natureza que não deixavam rastros permanentes, apenas registros fotográficos ou 

videográficos. Isso se alinha diretamente à efemeridade das ninfas, que, embora imortais em 

sua essência mitológica, estão sempre sujeitas aos ciclos transitórios do ambiente natural ao 

qual estão ligadas. 

A obra deixa rastros de cor e luz que simbolicamente podem ser compreendidos como 

a marca de uma transformação. A borboleta, que nasce como lagarta e passa pelo processo de 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

14 

metamorfose, é um símbolo tradicional de transformação espiritual e libertação. Os rastros 

deixados por essa transformação são invisíveis, mas profundamente marcantes: eles 

representam o vestígio de uma mudança, de uma passagem de um estado de ser para outro, tal 

como o corpo de Mendieta que se transforma em algo mais etéreo e desencarnado. 

A borboleta não se coloca simbolicamente somente a uma simples mudança física, 

como ocorre na passagem de água líquida para gasosa ou para gelo, que apesar da mudança de 

estado continua sendo H2O. A transformação sugerida na obra de Mendieta vai mais além. 

Trata principalmente da transformação de identidade, ou seja, da consciência de si. Dessa 

forma, a mulher deixa um estágio embrionário e chega à fase adulta ao se desvencilhar de seu 

casulo. Poderíamos, então, pensar que a obra de Mendieta pode ser lida como a libertação da 

condição feminina que ganha asas, deixa seu casulo de expectativas sociais consolidadas ao 

longo dos tempos, e adquire vontade e desejo. 

Assim como as ninfas eram seres liminares – habitando entre o mundo humano e o 

divino, entre o terreno e o celestial –, o corpo de Mendieta em Butterfly se torna um canal por 

onde essas energias de transformação e poder natural fluem. A conexão íntima entre o corpo, 

a alma e a natureza que encontramos nas ninfas é traduzida aqui na prática artística de 

Mendieta, que utiliza a figura da borboleta para explorar o corpo feminino como uma interface 

com o mundo espiritual e natural. 

O uso do vídeo por Mendieta reforça essa ideia de impermanência e transformação. O 

corpo, assim como a imagem videográfica, não é um objeto fixo, mas algo que se move e se 

transforma, tornando-se parte de um fluxo maior de forças naturais. Tal como a Ninfa, que é 

tanto presença quanto ausência, o corpo de Mendieta em suas obras de vídeo é algo que se faz 

e se desfaz continuamente, seja ao ser coberto por lama, fogo ou água. Mendieta não apenas 

captura a efemeridade do corpo, mas também a fusão entre o corpo e a paisagem, dissolvendo 

a fronteira entre o humano e o ambiente, o material e o imaterial, o que reflete diretamente o 

conceito de desencarnado explorado no vídeo. 

A Ninfa, em sua fugacidade, nunca é totalmente capturada, assim como os rastros de 

Mendieta, que resistem à permanência. A natureza de ambos é transitória e efêmera, sugerindo 

uma presença que nunca se concretiza de forma definitiva. Nos vídeos de Mendieta, assim 

como nos movimentos da Ninfa, o corpo e a imagem deixam vestígios que logo se desvanecem, 

operando em um espaço de transformação constante. Assim como a Ninfa, que se torna um 

"fantasma" de movimento em sua fluidez, os rastros de Mendieta também são fantasmas de 

uma presença que já se foi, deixando apenas uma marca tênue e transitória. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

15 

Assim como na figura da Ninfa Fluida de Didi-Huberman, que deixa rastros 

evanescentes em seus movimentos, o corpo de Mendieta em Butterfly parece fluir entre o 

tangível e o intangível. A luz cria uma sensação de movimento, de algo que escapa da fixidez, 

sugerindo que o corpo, assim como os rastros da Ninfa, nunca é completamente capturado ou 

estático, mas está sempre em processo de transformação e desmaterialização. O rastro de luz 

que envolve Mendieta, tal como os rastros naturais que ela explora em outras obras, é uma 

marca de presença que, ao mesmo tempo, carrega a iminência de seu desaparecimento e evoca 

a noção de um ser em contínua transição e metamorfose. 

Assim, a obra de Ana Mendieta, ao se situar entre o corpo e a natureza, a presença e a 

ausência, a permanência e a dissolução, dialoga profundamente com a Ninfa e com o vídeo 

como meio desencarnado. Seus vídeos incorporam essa qualidade de transição, de 

transformação contínua, onde o corpo e a imagem escapam de uma definição rígida, tornando-

se presenças fugidias, como fantasmas na paisagem, sempre em processo de desaparecer e 

ressurgir. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ao longo deste estudo, buscou-se estabelecer um diálogo entre a videoperformance 

Butterfly (1975), de Ana Mendieta, a figura teórica da Ninfa Fluida de Aby Warburg e a 

interpretação que Georges Didi-Huberman oferece dessa personagem mitológica no contexto 

das imagens em movimento. A partir da análise dos aspectos técnicos, estéticos e simbólicos 

presentes na obra da artista cubano-americana, foi possível identificar uma convergência entre 

o corpo em movimento e a ideia de fluidez, desencarnação e rastro — características centrais 

tanto da Ninfa quanto do meio videográfico. 

A obra Butterfly revela-se como um espaço de transição e metamorfose, no qual o corpo 

de Mendieta se inscreve e se dissolve na paisagem por meio de projeções luminosas e 

sobreposições visuais. Essa interação entre o tangível e o efêmero remete diretamente à 

essência da Ninfa Fluida: um ser em constante transformação, que se manifesta por meio de 

rastros fugazes e gestos que não se fixam, mas que deixam marcas de sua passagem. Assim 

como a Ninfa, o corpo de Mendieta não se apresenta como algo estático ou definitivamente 

encarnado, mas como uma presença que se torna visível na medida em que também se esvai. 

O vídeo, suporte utilizado pela artista, potencializa essa ambiguidade ao operar em um 

estado de transição contínua, como observa Philippe Dubois (2014). A imagem videográfica 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

16 

escapa à fixidez da fotografia tradicional e do cinema, assumindo um caráter “fantasmático”, 

tal como a própria Ninfa: ela surge e desaparece, ora se mostra, ora se oculta. Esse movimento 

perpétuo entre visibilidade e invisibilidade constitui o corpo performático de Mendieta como 

um corpo em fluxo, que se liga aos elementos naturais e neles se dissolve, reafirmando a ideia 

de que corpo e imagem são entidades transitórias, sempre em processo de vir-a-ser. 

Dessa forma, a hipótese inicial de que a Ninfa Fluida pode ser localizada na obra de 

Ana Mendieta é corroborada pela maneira como a artista constrói sua imagem — não como 

representação, mas como rastro; não como objeto, mas como movimento. Em Butterfly, o 

corpo da artista transforma-se em um campo de possibilidades, onde identidade, gênero e 

pertencimento se reconfiguram em constante metamorfose. Nesse sentido, a borboleta não 

apenas simboliza a transformação física, mas também a libertação de estruturas sociais e 

culturais que historicamente objetificaram o corpo feminino. 

Portanto, a obra de Mendieta articula-se com os conceitos de desencarnado, rastro e 

presença/ausência, fundamentais tanto para compreender a natureza efêmera da imagem 

videográfica quanto para interpretar a figura da Ninfa nas artes contemporâneas. Ao fundir 

corpo e natureza, presença e ausência, permanência e dissolução, Mendieta oferece uma 

performance que transcende o registro técnico e se inscreve na ordem do simbólico, da 

memória e da pulsão. Seu trabalho não apenas atualiza a Ninfa no contexto contemporâneo, 

mas a reinventa como uma força viva, fluida e transformadora, que persiste na imagem em 

movimento como um eco de si mesma — evanescente, porém presente. 

 

 

REFERÊNCIAS 

CAMNEV, Larissa. Corpo-Limite: relações de pertencimento" lugar/espaço" a partir das 

obras de Ana Mendieta e Brígida Baltar. Revista Gama, v. 6, n. 12, 2018. 

CAMPOS, Daniela Queiroz. A Ninfa como personagem teórica de Aby Warburg. Modos: 

Revista de História da Arte, v. 4, n. 3, p. 225-245, 2020. 

CAMPOS, Daniela Queiroz. Ninfa: a criatura fluída. Revista Concinnitas, v. 1, n. 28, p. 

473-478, 2016. 

D’ANGELO, Biagio; MACINI, Tiago. Ninfa Turista. A imagem fantasma e a repetição do 

modelo. Cuadernos del Centro de Estudios de Diseño y Comunicación, n. 227, 2024. 

DIDI-HUBERMAN, Georges. L´image ouverte: motifs de l´incarnation. Paris: Gallimard, 

2007. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

17 

DIDI-HUBERMAN, Georges. Ninfa fluida. In: Botticelli Past and Present. Org. 

DEBENETTI, Ana; ELAM, Caroline. Londres: UCL Press. 2019. p. 237-265. 

DUBOIS, Philippe. Cinema, vídeo, godard. Editora Cosac Naify, 2014. 

FREUD, Sigmund. Compêndio de psicanálise e outros escritos inacabados. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2016. 

GONZAGA, Ricardo. Da imagem da presença à presença da imagem: o tempo da 

videoperformance. Arte & Ensaio, v. 30, n. 47, 2024. 

KRAISER, Marcelo. Videogramas: 16 notas sobre o vídeo. In: MORAVI, Ana. (Org.) 

Horizontes Transversais: artistas da imagem e do som em Minas Gerais [2000- 1010]. 

ICC: Belo Horizonte, 2014. 

KRAUSS, Rosalind. Vídeo: a estética do narcisismo. In: Arte & Ensaios: Revista do 

Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais – EBA/UFRJ, ano XV, nº 16, julho de 

2008. p. 144-157. 

MACEIRA, Rodrigo. Reverberação, gesto desencarnado, performance: a dimensão 

performativa da palavra na arte pública. Palíndromo, v. 13, n. 30, p. 291-303, 2001. 

MACHADO, Arlindo. Pré-cinemas e pós-cinemas. 6ª edição. Campinas: Editora Papirus. 

2011. 

RAHME, Anna Maria. “O olhar de Giorgio Agamben sobre as Ninfas”, Rev. Ara, vol. 7, n. 

7, p. 97–109, nov. 2019. 

RAQUEL Cecilia Mendieta: The Films of Ana Mendieta. NSU Art Museum Fort Lauderdale. 

Youtube. 11 mar. 2016. 35min31s. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=x9h_a6FmmGY. Acesso em: 30 nov. 2023. 

RUIDO, María. Ana Mendieta. San Sebastián: Editorial Nerea, 2002. 

SARZI-RIBEIRO, Regilene. Regimes de visibilidade do corpo fragmentado e construção 

de sentido e interação na videoarte brasileira. Tese (Doutorado). Pontifícia Universidade 

Católica – PUC, São Paulo – SP. 384p. São Paulo, 2012.  


