
ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

* Artigo recebido em 01/12/2024 . Aprovado em 26/05/2025. 

** Doutorando em Filosofia na Universidade do Kentucky, com bolsa CAPES-Fulbright de doutorado pleno. 

ORCID: 0000-0001-9810-6054. E-mail: pennycook@uky.edu. Sou grato aos comentários que recebi a versões 

anteriores desse ensaio. Em especial, agradeço às sugestões de Luís Felipe de Souza, Filipe Campello, Federico 

Sanguinetti, Marcos Silva e Vladimir Safatle. 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

 

UM NOTÁVEL DÉFICIT DE BIOS 

Sobre a crítica hegeliana ao ideal escultórico grego* 

 

Pedro Pennycook ** 

 

 

Resumo: Demonstro como a crítica hegeliana ao ideal plástico, na escultura grega, fornece um 

modelo negativo para a agência corporificada. Antes de apontar uma rejeição à corporeidade, 

sugiro que Hegel condene a escultura grega por sua incapacidade para expressar o corpo 

humano em sua efetividade – sua capacidade para agir. Assim, situo a posição hegeliana acerca 

da “bela harmonia” grega, na qual a escultura incorporaria as limitações e contradições daquela 

forma de vida. Isso me permitirá ler a maneira distinta como a plasticidade será incorporada 

nas individualidades humanas e divinas enquanto diagnóstico de época. Finalizo mostrando 

como Hegel nem renega a natureza humana, nem abandona a condição corporificada do 

espírito, e sim encontra a verdade da corporeidade na atividade orgânica de agentes singulares. 

 

Palavras-chave: agência corporificada, plasticidade, teleologia interna, ideal escultórico. 

 

 

 

A REMARKABLE BIOS DÉFICIT 

On Hegel’s critique of Greek sculpture 

 

 

Abstract: I argue that Hegel's critique of the plastic ideal in Greek sculpture provides a negative 

model for embodied agency. Rather than rejecting embodiment, Hegel condemns Greek 

sculpture for its inability to express the human body in its effectiveness, i.e., its capacity to act. 

Thus, I situate Hegel's position on the "beautiful harmony" of the Greeks, in which sculpture 

embodies the limitations and contradictions of that way of life. This will allow me to read the 

distinct way in which plasticity will be incorporated into human and divine individualities as a 

diagnosis of a form of life. I conclude by stating how Hegel neither denies human nature nor 

abandons the embodied condition of Spirit, but finds the truth of corporeality in the organic 

activity of individual agents. 

 

Keywords: embodied agency, plasticity, internal teleology, sculptural ideal. 

 

 

 

 

 

 

  

mailto:pennycook@uky.edu


ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

2 

Once out of nature I shall never take 

my bodily form from any natural thing. 

— W. B. Yeats, Sailing to Byzantium. 

INTRODUÇÃO 

Viso demonstrar a presença dum déficit de bios na eticidade grega, a partir da análise 

do ideal plástico da forma-escultura. Por “bios”, entenderei vida como atividade de auto-

organização que comporta em si mesma sua contradição. Porque naquele ideal a preocupação 

com o corpo encerrar-se-ia na imagem do corpo, defendo haver uma incapacidade de enxergar 

na ação individuada sua verdadeira força propulsora. Por “déficit de bios”, entenderei, portanto, 

a inexistência de um repertório social de agenciamentos no qual sua atuação singular lhes é 

constitutivamente significativa. Tal déficit apontaria a limitação “grega” para dar vazão social 

à negatividade própria à agência singular, articulada entre autoconsciência e infinitude da vida. 

Em resposta ao déficit grego de bios, a tese que defenderei, a partir do diagnóstico hegeliano, 

busca apresentar a negatividade da agência como nossa maneira de multidiversificar nosso 

corpo. Organismos humanos são organismos para os quais atuar normas de maneira singular 

lhes é universalmente constitutivo. 

Daí que a atenção de Hegel se volte, quando da crítica àquela eticidade, à estética da 

forma-escultura. Forma cujo diagnóstico, antes de assumir ares ascéticos e denunciar uma 

suposta preocupação excessiva dos gregos com o corpo, nela encontraria, antes, certa falta de 

sensibilidade por parte daquele ideal estético para apurar a verdade do corpo. Irei, portanto, 

partir (1) da intimidade conceitual entre crítica estética e crítica a formações sociais, apontando 

a beleza como conceito regente tanto para a habituação de sujeitos concretos quanto para o ideal 

artístico gregos. Como veremos adiante (2), naquela eticidade, essa verdade localizava-se ainda 

de maneira latente e no movimento não-reconhecido das individualidades plásticas de suas 

personalidades. Então não será ao acaso que estas desempenhariam papéis ambivalentes no 

interior daquele tecido social. Ao mesmo tempo que incitavam admiração, causavam espanto; 

assim como foram exortadas por sua acuidade para tocar a verdade, foram execradas pelos 

excessos de negatividade que para tal se serviam.  

O que uma análise atenta ao diagnóstico de Hegel mostrará (3) é que, ao enfocar a 

harmonia absoluta que os corpos divinos encarnavam, os gregos teriam se tornado míopes à 

efetividade da ação humana. Em suas representações, os deuses jamais são mostrados em plena 

atividade; não como resultado de falta de gênio por parte do artista, mas por uma exigência 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

3 

mesma daquele gênero artístico. Por sua vez, o artista será tanto mais consagrado quanto for 

capaz de foracluir de sua obra os vestígios de sua ação sobre ela. O pouco caso para com a ação 

criativa, que mescla ao universal da imagem a contigencialidade singular que efetivamente a 

expressa, será um dos sintomas presentes, segundo Hegel, na limitada visão grega (4). Através 

de seu diagnóstico da forma grega de vida, Hegel nos mostra como a verdadeira liberdade se 

encontra na ação (5): o agente se efetiva por meio da “infinidade de exteriorizações” sua 

corporeidade o propicia (E §411, A)1. O interesse filosófico pela figura grega de 

desenvolvimento da liberdade deve-se, então, mais à análise das contradições relacionais sobre 

as quais jazia sua estrutura que exatamente sua importação e aplicação literais ao contexto 

histórico que era o seu. A preocupação encontra-se não no passado, mas na reinvenção do 

presente.2 

 

1. PODE A BELEZA SERVIR DE MODELO A UM ORGANISMO POLÍTICO? 

Não se deve jamais passar desapercebido como as páginas nas quais Hegel mais 

dedicara atenção ao corpo encontrem-se numa seção de seus cursos sobre Estética. Ao lançar 

mão da interface entre arte e política para compreender os processos de contradição através dos 

quais um tecido social realiza suas normas, Hegel inaugura uma estratégia que desde então se 

tornou familiar à tradição crítica que nele encontra referência. E, embora à primeira vista possa 

causar certa estranheza que nos informemos acerca de processos de organização ética a partir 

de reflexões sobre arte, qualquer investigação sobre a função da corporeidade na constituição 

social da agência, que almeje ser bem-sucedida, deve partir dessa intersecção. 

Valeriam para Hegel, então, as palavras com que Honneth (2009, p. 54-5) concebe o 

gesto crítico de Adorno. Porque autores dessa linhagem defendem que a racionalidade de uma 

sociedade se expressa num sentido amplo de instituições, não podemos nos restringir em 

 

1 Referências à obra de Hegel serão doravante feitas através das seguintes siglas: Enciclopédia = E, seguida do 

parágrafo indicado; Fenomenologia do Espírito = PhG, seguida do parágrafo; Cursos de Estética = Ä, seguida do 

volume e paginação respectivos à tradução de Werle; Filosofia da História = VWG, com paginação seguindo a 

edição da Felix Meiner. Referências à Crítica do Juízo, de Kant, são feitas através da sigla ‘KU’ seguido do 

parágrafo relevante. Traduções livres, ou modificações às versões estabelecidas, são de minha responsabilidade. 
2 Deve-se levar em conta, então, como a Grécia da qual Hegel trata se refere à produção imaginária de um passado 

para a modernidade que estava em jogo. Um passado para ele, mas também para nós. Seu interesse é mais 

gramatical que historiográfico. Daí que a discussão sobre a eticidade grega, na PhG, ocorra entre a crítica à Razão 

observadora e a teoria pragmática do espírito por ele proposta. A Grécia aparece como um artifício crítico para 

construir nossa própria gramática, a partir de uma imagem conceitual contrária; ela é mais o experimento mental 

de um filósofo que a análise histórica de um cientista social, o que em nada atesta contra sua importância. Ao 

longo deste ensaio, refiro-me ao “ideal grego” ou à “forma de vida grega” exclusivamente neste sentido peculiar, 

não sendo de interesse imediato ao meu argumento, assim, a checagem de facticidade da imagética hegeliana. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

4 

compreender as esferas que objetivamente a compõem (relações familiares, circulação de bens 

na sociedade civil, positivação de leis pelo Estado) sem levar em conta o sistema de relações 

subjetivas que as permeiam. Essa intuição, que no que se segue gostaria de mostrar valer 

também para Hegel, está resumida de forma elegante numa afirmação de Adorno (2013, p. 234): 

“A arte, como algo destacado da empiria, necessita constitutivamente de algo indissolúvel, não 

idêntico; ela somente se torna arte ao relacionar-se a algo que não é ela mesma”. Eis por que a 

melhor maneira para abordar a teoria social seria através dum exame conjunto das constelações 

que surgem quando essas esferas (subjetiva e objetiva) são sobrepostas. Ao aderir àquilo que a 

nega, a seu material “não idêntico”, a arte seria objeto privilegiado para diagnosticar pela via 

negativa as condições sociais de possibilidade que a precipitara enquanto tal. Tal como ocorre 

com a religião, a arte adquire assim caráter expressivo da gramática em jogo numa específica 

forma de vida. 

Mas o que teria levado nosso autor a encontrar-se com tal preocupação artística no seio 

da forma de vida grega? Uma resposta inicial pode nos servir de guia caso lembremos como a 

função fundamental da arte será de cunho religioso, para aquele povo. Isso indicaria ao menos 

dois pontos norteadores para a investigação que aqui proponho.  Primeiro, há de se levar em 

conta como a arte teria outrora desempenhado um papel maior de adesão social, identificando 

os setores moral-religiosos e político-jurídicos através de certa homogeneização estética (PhG 

§§439-40). Se se é permitido falar numa função “religiosa” para a arte, ela deve ser localizada 

em sua capacidade de mobilizar sensivelmente a substância universal das leis daquele povo, 

duma forma de vida particular. O que explicaria por que, para Hegel, “a história das religiões 

coincide com a história do mundo” (E §562). Disso não se resulta necessariamente numa análise 

teológica, porque a religiosidade será analisada em seu papel de adesão social na constituição 

de um povo, ou seja, de uma forma de vida coesa. Pensa-se a religião aqui como o dispositivo 

irrefletido pelo qual um povo se unifica e adquire coesão, afigurando um Volksgeist. 

Em segundo lugar, trata-se de percebermos como a localização deste comentário acerca 

do corpo humano não se dá ao acaso: se, para tal, Hegel privilegia a arte – e mais 

especificamente, a escultura –, e não a Filosofia da Natureza, por exemplo, será porque ele não 

o coloca em continuidade imediata com as discussões sobre os organismos não-humanos. Já 

vimos, no entanto, que essa não-imediatez não esconde um senso de exclusividade substancial. 

Ela deve ser tomada ao pé da letra, ou seja: como indicativo da presença de uma mediação. 

Acredito que encontremos tal mediação justamente nas discussões sobre a habituação da alma, 

na Antropologia, já no início do volume da Enciclopédia dedicado ao espírito.  



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

5 

Com isso quero dizer que Hegel reserva seu comentário à corporeidade humana, na 

Estética, a um estágio da narrativa do espírito em que ele já se encontra em seu entretecimento 

por normas socialmente partilhadas. Quando seguimos o desenvolvimento lógico da 

Enciclopédia, vemos como as referências àquela seção na crítica da arte como figura do 

absoluto prenuncia seu caráter mediador entre o fundamento orgânico do espírito e a 

absolutização reflexiva pela qual este necessariamente precisa atravessar para assim se 

constituir (Pennycook, 2024). Nada há de transmutação normativa entre estes dois momentos 

reflexivos de reconhecimento da processualidade imanente em jogo na vida. 

Enquanto expressividade híbrida, entremeada pela vitalidade natural e a historicidade 

de suas formas sociais, o corpo humano seria objeto dum percurso de progressiva individuação 

psíquica (seelig) em vistas da conquista espiritual da liberdade. Acompanhamos o início de tal 

percurso na Antropologia, cuja conquista subjetiva desembocará na necessidade de 

sociabilidade da razão, a partir da seção dedicada ao espírito objetivo. Quando a narrativa do 

espírito alcança seu estágio absoluto, e são retomadas às menções à arte, encontra-se, portanto, 

preservada (aufgehoben) a constituição teleológica de sua natureza orgânica. Esse tema será 

recuperado também na discussão sobre hábito, que deixa mais claro como espíritos subjetivo e 

objetivo se enodam através da atualização dos fins (Zwecke) que organizam nosso repertório de 

agenciamentos3. 

Tal será o modo como o encontramos na Estética. Acompanhamos ali um olhar sobre o 

corpo cuja preocupação volta-se à espiritualização de seu organismo. Por meio da arte 

escultórica, o corpo se torna objeto de preocupação e intervenção do social; torna-se meio de 

realização privilegiado do modelo de liberdade que estava em jogo na época que a 

contextualiza, sendo seu mármoreh
4 mesmo a matéria plástica pelo qual não só a arte, mas o 

homem grego em si mesmo moldou-se para si. 

Analiso o diagnóstico hegeliano da época grega através da produção escultórica, assim, 

pois essa nos forneceria algo sobre a maneira como sujeitos concretos seriam socializados. No 

 

3 A distinção entre espíritos subjetivo e objetivo não deve ser entendida de modo unicamente desenvolvimentista. 

Melhor seria conceituá-los como intensificações sincrônicas, cujo estágio absoluto pode ser visto como processo 

mais bem-acabado de sincronização. A necessidade de seccioná-los, na Enciclopédia, parece vir muito mais de 

um esforço pedagógico – não devemos esquecer que a obra fora pensada como manual de apoio para as aulas de 

Hegel – do que de uma exigência conceitual, já que “se poderia dizer igualmente que o espírito é primeiro objetivo 

e deve tornar-se subjetivo, como vice-versa, que é primeiro subjetivo e tem de fazer-se objetivo” (E §387, A). 
4 Escrevo “mármoreH” para ressaltar o caráter alegórico da escultura na maneira como os hábitos se davam 

concretamente na Grécia. Mármore, nesse sentido, determina uma modalidade de Verleiblichung, que se 

presentifica tanto nas obras quanto no repertório de agenciamentos de sujeitos concretos. Como dispositivo de 

adesão social, a escultura não deve ser jamais interpretada isoladamente como objeto artístico. Quando escrito 

apenas “mármore”, refiro-me ao material rochoso no sentido literal. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

6 

sentido ampliado que dou ao hábito, como prática de reorganização social através do qual 

normas se tornam nossas e efetivas, pode-se dizer que há na escultura um modelo lógico da 

Verleiblichung grega em geral. Isso fica claro quando vemos a maneira como Hegel fala da 

liberdade grega nos VWG. Ao falar sobre a função religiosa ou de adesão social exercida pela 

produção escultórica, por exemplo, ele mostra que esta sucede a importância do ideal estético 

corporal: “O primeiro e subjetivo início da arte entre os gregos consiste em fazer algo de seus 

próprios corpos, torná-los mais ágeis. Trata-se da formação do corpo, em moldá-lo em uma 

obra de arte. Essa é a forma mais antiga que sabemos”5. Ou seja: embora em nenhum outro 

setor de sua cultura os ideais éticos daquela forma de vida foram tão idealmente traduzidos 

quanto na escultura, o cultivo da forma estética aparece inicialmente no cultivo dos corpos 

concretos.  

Ideais esses que podem ser sintetizados, grosso modo, num mote: a beleza se trata de 

uma maneira de se alcançar a plasticidade ordenada do corpo6. Havia naquela forma artística a 

intuição premente de unificação harmoniosa entre a necessidade das leis e a suas instanciações 

imediatas, reunidas pela simplicidade sem vestígios de uma vida ética total. Como Hegel 

acrescenta, seria através da capacidade de harmonização universal do corpo que “as pessoas 

[gregas] apreendem a si mesmas enquanto livres” (VWG, p. 338). Tal sentimento de totalidade 

denotava-se antes de tudo via um sentido estético, sendo a beleza provinda da adequação dos 

particulares às leis universais seu objetivo último: “Com os gregos, vemos que essa essência se 

torna algo não exterior e natural, mas interior e humano (Menschliche), moldado (ausgebildet) 

antes de tudo como a figura humana (menschliche Gestalt) e sua beleza” (VWG, p. 338). Se a 

escultura serve de principal meio para dar vazão ao ideal grego de harmonia, o corpo humano 

será, por sua vez, a forma por excelência no qual este se efetiva. Pois nele a escultura encontraria 

sua mais bem-acabada imagem, seu mais belo estágio, extraindo de sua disposição natural uma 

ordenação análoga para o social. Pelo qual, entenda-se: uma forma humana absolutamente 

purificada de suas contingências. 

 

5 “Der erste, subjektive Anfang dafür ist der, daß der Grieche den eigenen Körper zu etwas macht, zu freier 

Beweglichkeit. [Er] bestand in der Ausbildung des Körpers, in dem Bilden des Körpers zu einem Kunstwerk. Dies 

sehen wir als das Älteste” (VWG, p. 336). 
6 Cf.: “O ideal clássico repousa sobre a individualidade certamente substancial, mas igualmente também 

particularizada em si mesma, de modo que a escultura não toma o ideal da forma humana em geral como conteúdo, 

mas o ideal determinado, e desse modo se dispersa em diferentes modos de exposição. Estas diferenças concernem, 

em parte, à apreensão e à exposição como tal, em parte ao material em que as mesma se tornam efetivas e que 

conduz para dentro da arte novas particularizações segundo sua constituição diversa […] em terceiro lugar, a 

escultura se abre para espécies particulares da exposição e do material e se desdobra em um mundo de obras, nas 

quais se fazem valer segundo este e aquele lado também as Formas de arte simbólica e romântica, enquanto a 

clássica forma o centro plástico autêntico” (Ä, III, p. 110). 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

7 

A organicidade harmônica que compunha a vida grega não se nutria de um ideal 

reflexivo para seu fundamento ético. Num nível exclusivamente sensível, o espírito expressar-

se-ia somente de modo intuitivo naquela forma de vida. Ou, como clarifica Hegel, ser “livre era 

de fato um aspecto para os gregos, mas o lugar em que essa liberdade aparecia era uma 

espiritualidade ainda imanente, submersa na materialidade (Materielle versenkte)” (VWG, p. 

340, itálicos meus). Ao falar de uma liberdade “intuitiva” como “submersa na materialidade”, 

Hegel opõe o sentido estético da liberdade grega ao que ele coloca aqui – em termos dúbios – 

de “pensamento”. Mas não devemos ler essa oposição apressadamente. Nesse contexto, 

devemos entender por “pensamento” certa capacidade para se desengajar de imediaticidades 

naturais e conseguir apreender o universal em si mesmo, enquanto Conceito: 

Que o espírito seja somente aquilo que faz é apenas um lado; o outro lado é 

que o espírito é essencialmente livre. Esse é o conceito de espírito, que os 

gregos ainda não tinham apreendido (faßten), pois ainda não eram pensadores 

(weil sie noch nicht Denkende waren) (...) senão apenas em como se dava em 

sua individualidade (VWG, p. 342). 

Quando isoladas, afirmações como essa podem gerar toda uma série de mal-entendidos. 

Se levamos a sério a desconfiança de Hegel para com a “pureza do pensamento”, devemos 

desconsiderar, já de início, algo como uma recusa intransigente dessa “individualidade” na qual 

o espírito se engendra. Mais preciso do que sua negação seria falar que “pensamento” seria já 

uma forma de atualizar o modo como agimos. Ou seja: a negação das imediaticidades naturais 

não se refere exatamente à existência constitutivamente sensitiva e pulsional de cada sujeito, já 

que “se deve declarar como completamente vazia a representação dos que acreditam que o 

homem não deveria ter corpo orgânico algum” (E §410, A). Ela se referiria antes ao estatuto 

enrijecido daqueles agenciamentos, pelo qual devemos entender: um repertório imediatamente 

natural seria aquele instintual, ou seja, aquele cuja singularidade que os atua é indiferente aos 

fins universais que atua. Isso significa que o pensamento mais efetivo, a Ideia ou o Conceito, 

seria capaz de “ter concluído ambos os aspectos, o pensamento de um lado e o sensível (das 

Sinnliche) de outro, para que possa se ramificar em singularização” (VWG, p. 343). 

Quando Hegel fala da negação das imediaticidades naturais, portanto, não devemos 

entender algo como a recusa tout court da sensibilidade ou da corporeidade. Devemos entender 

a recusa a algo como um funcionamento estático destas ou, no vocabulário que propus, um 

repertório “enrijecido” de agenciamentos. A aproximação entre as imediaticidades naturais e 

tal enrijecimento parece confirmado quando avaliamos interpretações como as de Pinkard 

(1994, p. 136), para quem o apelo grego à “natureza” seria uma forma de imutabilizar a 

“maneira como fazemos/praticamos”. Porque a religião grega encontra conciliações pela via 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

8 

estética, e não pelo sentido peculiar de “pensamento” aqui empregado, ela estaria comprometida 

com uma ordenação previamente definida e tipificada do que poderá valer como ideal: trata-se 

de pensar os “elementos centrais de um dado mundo cultural e social como incorporando uma 

espécie de necessidade eterna” (Pinkard, 1994, p. 136). E ainda que suas normas pudessem 

preservar espaços imediatos para a liberdade, elas não podem provir autonomamente da 

consciência subjetiva de cada indivíduo que as exercem e, portanto, não podem conciliá-lo ao 

universal sem com isso aniquilar sua singularidade. Não haveria exigência subjetiva para que 

as normas a expressem porque, a rigor, “os fins últimos da vida (...) parecerão dados e 

imutáveis, existindo desde tempos imemoriais” (Pinkard, 1994, p. 137. Cf. E §559). 

Essa seria apenas outra forma de dizer que o critério de minheidade, cuja tentativa até 

então mais “bem-sucedida” de realizar seria via reflexividade, não possuiria grande relevância 

para que uma norma conste como justa. Frente à exigência da reflexividade de que uma norma 

me seja subjetivamente significativa, de minha vontade singular ser significativa para o 

universal que atuo, a eticidade grega pensará a ordenação política segundo a identificação plena 

e estética a papéis sociais. Uma sociedade na qual as disposições naturais de cada sujeito 

particular estivessem em total concordância com os papéis sociais por ele exercido. Em seus 

impulsos, seus afetos, sua vontade, o homem grego miraria na beleza como sua maneira de 

tornar-se um consigo mesmo através da sintonia prática com sua comunidade7. 

Assim como as leis que configuraram o corpo político das cidades-estados, a perfeição 

esculpida no corpo humano refletiria tão-somente a ordem natural, para a qual a arte serviria de 

cifra conjugacional da unidade irrefletida do absoluto. Seria bem devido a isso que o espírito, 

mesmo encontrando-se imediatamente livre na vida grega, ainda seria incapaz de reconhecer-

se ali como pondo-se para si mesmo, e “a liberdade do sujeito [seria] somente costume, sem a 

interioridade subjetiva da consciência”8. Fica mais claro aqui como a imediatez do costume, o 

ideal estético e a unificação harmônica com o todo representam formas de necessitarismo e 

cronificação do estado atual de coisas. Este não precisaria ter justificativa subjetiva – ser 

significativo para mim – pois diria respeito a uma ordem essencial e eterna da qual sou mera 

instância; minha participação nele em nada o acrescenta ou modifica. 

 

7 “Uma comunidade dessa ordem seria, por sua definição mesma, ‘orgânica’ em dois sentidos: primeiro, se cada 

pessoa (cada ‘órgão’) ocupando sua posição específica na ordem social fizesse seu trabalho adequadamente, então 

o todo poderia espontaneamente harmonizar-se consigo mesmo; segundo, essa estrutura orgânica não seria 

resultante do artífice de ninguém. Simplesmente seria aquilo que é, e esses ‘órgãos’ (as várias funções) são 

adaptadas por natureza para assegurá-los” (Pinkard, 2012, p. 122). 
8 “Aber behaftet mit der Unmittelbarkeit, ist die Freiheit des Subjekts nur Sitte, ohne die unendliche Reflexion in 

sich, ohne die subjektive Innerlichkeit des Gewissens” (E §557). 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

9 

Assim, uma liberdade como costume possui, por um lado, a vantagem de ser 

imediatamente disponível àqueles que o praticam (Pinkard, 1994, p. 138). Ela satisfaz seu 

critério de efetivação, já que permeia os afetos e desejos de seus agentes. Por outro, que a 

liberdade grega seja sentida como mero costume, significa que suas normas não alcançaram um 

nível de negatividade para tensioná-las em vistas de universalmente expressarem a 

singularidade dos agentes que as atuam. Como normas eternas e imutáveis, a indiferença para 

com a singularidade se mostra como excesso de positividade ou, no vocabulário em que 

escrevo, enrijecimento das contradições imanentes à forma subjetiva da vida. Isso deixa mais 

evidente por que falar em déficit de bios: chamemos de livre uma forma de vida na qual a 

conteúdo universal de fins atuados não seja exaustivo da atuação singular que efetiva tais fins, 

pois torná-la exaustiva mortificaria a negatividade pela qual a vida vive. 

Pinkard (2012, p. 120-1) mostra a ambivalência interna ao ideal grego através do recurso 

à adequação ou não a fins imediatos: “O uso que Hegel faz da pólis grega enquanto um exemplo 

do ‘verdadeiro’ espírito ilustra o que ele acredita ser uma concepção que se encontra no cerne 

do que significa ser um animal autoconsciente (...) Pois para o animal autoconsciente, (...) a 

questão de entreter atividades enquanto possibilidades está sempre em aberto”. Segundo essa 

leitura, o organismo de animais não-humanos, por mais dotado que seja do aprendizado via 

hábito, se configuraria segundo a realização de desejos pré-definidos pela natureza. Ele “não 

ultrapassa a mera expressão de vitalidade natural animada em relação constante com 

necessidades naturais e a estrutura conforme a fins do organismo animal para a satisfação do 

mesmo” (Ä, III, p. 123). Porém essa será a motivação também, como vemos, por detrás do alerta 

de Hegel acerca da limitação da produção escultórica para expressar a vivacidade singular do 

agente. 

Quer dizer: haveria um déficit de bios no interior da eticidade grega porque, mesmo que 

haja liberdade entre seus cidadãos, porque esta não se efetiva colocando suas “atividades 

enquanto possibilidades”, não reconhece que a contingência com que cada singularidade as atua 

lhes seria constitutiva. De um ponto de vista pragmático, por um lado, o repertório de 

agenciamentos grego estaria ainda próximo demais do necessitarismo “implícito” do Gattung. 

Assim como no caso de animais não-humanos, para a comunidade política grega, seria possível 

dizer que todos os indivíduos enquanto indivíduos já estão mortos. Não à toa Hegel mostra a 

função do luto como a única maneira de preservar espiritualmente a figura daquelas 

singularidades. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

10 

Por outro lado, no entanto, como culto à perfeição moral e estética, a cultura grega 

depende das mesmas personalidades excepcionais que renega: “(...) ao se fazer sustentável 

através de guerras, da contradição entre encorajamento e desencorajamento da individualidade, 

a vida grega faz de si mesma dependente duma pura contingência, da valentia, força, sorte, e 

habilidade militar contingente de seus jovens homens” (Pinkard, 1994, p. 146). Vejamos agora 

como essa contradição se expressa no seu modelo de habituação. 

 

2. PODE O CORPO DE DEUS AGIR? 

Ao contrário do que se passa com organismos não-humanos, o animal humano, 

enquanto “auto-interpretante” (Pinkard, 2012)9, encontraria no ideal grego sua emancipação da 

natureza não exatamente como uma negação desta, mas como sua habituação livre: 

O perfil grego não pode ser visto como uma Forma apenas exterior e arbitrária, 

mas convém ao ideal da beleza em si e para si, pois ele é, em primeiro lugar, 

aquela configuração do rosto em que a expressão do espiritual coloca o 

meramente natural inteiramente no plano secundário, em segundo lugar, se 

subtrai na maioria das vezes da casualidade da Forma, sem todavia mostrar 

uma mera conformidade a fins e sem excluir toda a individualidade (Ä, III, p. 

129-30). 

A figura do corpo humano serve, para os gregos, como locus onde a conciliação 

harmônica entre social e natural se dá. Caberia ao artista, por sua vez, purificar a matéria 

naturalmente dada para expressar somente sua substancialidade absoluta, eliminando da 

expressão concreta dos corpos aquilo que possuiriam de contingencial. Como Hegel aponta 

mais adiante, tal gesto acaba por se confundir com uma homogeneização ideal dos particulares. 

Ao retirar do corpo aquilo que determina sua existência, também a expressividade que 

dota ao universal torna-se opaca; lá onde o artista (e, como vimos, a primeira obra de arte é o 

corpo concreto de cada cidadão grego) deveria ser capaz de abrir espaço para a pura 

espiritualidade, ele acaba por turvar a verdadeira constituição do universal, a saber, sua 

contingencialidade concreta10. A forma humana dos deuses elimina assim a contingência dos 

corpos singulares do cidadão “comum”, de carne e osso. Ela faz isso, contudo, em nome de 

ascender àquela imagem pretensamente natural. É nesse sentido de purificação da matéria que 

o trabalho artístico pode ser definido como um “entendimento técnico e com exterioridades 

 

9 Cf. a maneira como Testa (2020) desenvolve essa intuição de maneira corporificada. 
10 Trisokkos (2021) aponta como a atividade do artista seria de apenas ‘purificar’ a particularidade material para 

expressar a verdadeira universalidade (a dos deuses, já que esse é o grande tema grego). 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

11 

mecânicas” (E §560). A escultura não será capaz, pela condição formal de sua produção, de 

trazer à Forma a vida que lhe anima (Cf. Ä, III, p. 132). Tão logo fixe-se a Imagem do corpo 

escultórico, o caráter prático da corporeidade esvai-se junto com sua contingência. 

Enganar-nos-íamos se víssemos na purificação das contingências apenas uma prática 

artística. Se a adesão social grega encontra circulação através da produção desses objetos, e de 

fato “o ponto principal é que, antes que construíssem (bildeten) figuras (Gestalten) e belas 

formas (Bilder), os gregos formaram (ausbildeten) a si mesmos, a seus próprios corpos 

enquanto belas figuras, obras de arte”, então ela deve dizer respeito ao modo como normas se 

tornam “minhas”, naquele contexto (VWG, p. 336). Há um sentido ampliado de Verleiblichung 

que a escultura esquematiza idealmente, mas que pode ser traduzido em termos de habituação 

ética concreta se recorremos à distinção entre ownership e overcoming. Proposta por Dryden 

(2021), ela pode ser resumida da seguinte maneira: enquanto uma leitura do hábito como prática 

que busca “overcome” nossas particularidades almeja eliminá-las, uma leitura que as torna “our 

own” busca expressá-las como constitutivas da minha agência ao serem assumidas em primeira 

pessoa, atualizando o repertório de agenciamentos que organiza aquilo que faço. 

A autora aponta como critério de avaliação para a primeira leitura o estabelecimento de 

hierarquias, entre agentes cujos corpos estariam “mais próximos” ou “mais distantes” da 

natureza. Essa hierarquização parece em consonância ao que classifiquei como uma oposição 

simples entre pensamento e imediaticidade natural. Para leituras como essa, tornar-se um sujeito 

livre significaria silenciar ou tornar-se indiferente, tanto quanto possível, àquilo que nos 

“submerge na materialidade” (VWG, p. 340). Ela parece confirmada em trechos como esse, da 

Antropologia: 

A singularidade ou individualidade da alma só é tomada em consideração aqui 

como determinação natural (...) na alma individual começa a esfera do 

contingente, pois só o universal é o necessário. As almas singulares se 

distinguem umas das outras por uma multidão infinita de modificações 

contingentes. Mas essa infinitude pertence à má espécie de infinito (E §395, 

A). 

Uma leitura apressada chegará à conclusão de que, se a singularidade da alma 

corresponde a uma “má-espécie de infinito”, então toda atividade de libertação se confundiria 

com mera supressão ou negação absoluta desta. Essa não me parece uma leitura producente se 

lembramos a maneira como Hegel trata a “má-infinitude” nos seus comentários sobre o ciclo 

da vida. Fica claro como a “boa-infinitude” não pode ser apenas afirmação daquilo que no 

“universal é o necessário”. Tampouco, contudo, significa um apego obstinado às convicções 

individualistas da subjetividade. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

12 

Como ser consequente com o tipo de formação universal da vontade subjetiva, através 

da qual singularidades adquiririam expressividade ética em seus agenciamentos? Quando Hegel 

fala que “[a] transformação da alma, isso e só isso se chama educação. Quanto mais cultivado 

é um homem, tanto menos ressalta em seu proceder algo que lhe seja peculiar e, portanto, 

contingente” (E §395, A), a chave aqui me parece ser a noção de “proceder”. Ela remete à 

dimensão prática, ao “modo de agir” universal que o hábito ético busca instaurar na fabricação 

da alma (E §411, A). O decisivo, então, seria compreender a equivalência entre essência e ação, 

universal e singular, que marcam a maneira como Hegel escreve sobre organismos em geral. 

Pois Hegel percebe com isso que o que há de espiritual na corporeidade humana, 

tornando-a semblante mais afeito à Ideia, o “sistema inferencial” de nossos compromissos 

normativos, não se encontraria em sua disposição anatômica, mas em sua dimensão prática 

(Brandom, 2002, p. 211). Ou ele não reiteraria que devamos “afirmar só o ato como o ser 

autêntico do homem; e não sua figura” (PhG §322). Interessa na formação da alma humana 

pelo hábito não a negação simples das particularidades, mas a expressividade pragmática de 

um repertório de agenciamentos, cuja “individualidade efetiva” seria capaz de suprassumir 

tanto sua dimensão anatômica quanto sua vontade pura ou formal num universal 

singularizado11. E que, porque sua efetivação só pode ser atendida por impulsos singulares, 

deve ser atualizada por aquelas particularidades.  

Mas a sutileza hegeliana está em perceber que tal atualização jamais pode ser mera 

“supressão”. Ao falar em purificação dos impulsos pela vontade livre, Hegel parece lidar antes 

com o fato de que, livres são agentes capazes de “dar corpo à síntese do particular ao genus. 

Esses indivíduos são livres tão-somente enquanto são cultivados independente de sua própria 

personalidade inerentemente substancial: expressam o genus somente ao, por sua vez, formar o 

que este é” (Malabou, 1996, p. 72). Isso significa que as particularidades do corpo não são 

apenas pré-condições a serem conciliadas ao universal. Dizer que elas “formam o que ele é” 

significa que passam a ser constitutivas do universal ele mesmo. 

Constituição singular essa que se expressa não por disposições anatômicas ou 

“imediaticidades naturais”, mas pelo modo como aquele repertório de agenciamentos que 

efetivamente determina o que cada organismo é será atuado. Somente ao ressaltar o caráter 

 

11 Já que: “O verdadeiro ser do homem é, antes, seu ato; nele, a individualidade é efetiva e é ela que suprassume o 

visado em seus dois lados. Primeiro, suprassume o visado como ser corporal em repouso, pois a individualidade, 

antes, se apresenta na ação como essência negativa que apenas é enquanto suprassume o ser. Em seguida, o ato 

suprassume a inexpremibilidade do visar, igualmente no que se refere à individualidade autoconsciente, que no 

visar é uma individualidade infinitamente determinada e determinável. No ato consumado, essa falsa infinitude é 

aniquilada” (PhG §322). 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

13 

pragmático da maneira como Hegel escreve sobre organismos podemos perceber que nos 

tornamos livres por nossas singularidades não por que elas sejam algo “imediatamente dado”, 

eternamente estático. Tornamo-nos livres através delas porque singularidade é algo que 

fazemos. Algo que se mostra na maneira como atuamos o repertório de agenciamentos que 

constitui o que o organismo que somos nós é. 

Quando Hegel compara a corporeidade humana à dos demais animais, sua preocupação 

se volta não para a busca de diferenças anatômicas, e sim intensivas e pragmáticas: a boca, por 

exemplo, “possui, por um lado, a determinação de ser um instrumento para a satisfação da fome 

e da sede”, restringindo-se a realização de fins imediatos. Por outro lado, na humanidade ela 

serviria também para “falar, sorrir, suspirar etc., donde os traços da boca mesma já têm uma 

relação característica com estados espirituais de comunicação convincente ou de alegria, de dor 

etc.” (Ä, III, p. 129. Cf. E §355, Z). 

Algo similar aparece no porquê “falta à forma escultórica – já que ela leva à intuição o 

espírito imerso na corporeidade, o qual deve se mostrar visivelmente em toda a forma – o ponto 

que aparece da subjetividade, da expressão concentrada da alma como alma, da mirada dos 

olhos” (Ä, I, p. 107). As colocações são claras: o que diferencia a boca ou os olhos humanos 

seria sua capacidade para multidiversificar seu funcionamento, e não o fato deles, via um ou 

outro modo, “ultrapassar” seu estado natural. Em todo momento, trata-se de rechaçar uma 

maneira de escrever sobre a corporeidade que seja indiferente àquilo que nela “aparece como 

da subjetividade”, indiferente àquilo que nela diz respeito ao modo como atua. 

Daí que, no momento em que “recordamos a alma do homem, diferentemente da animal 

[não-humana], que fica submersa na singularidade (...) pôs o mesmo como ideal; fez dele, 

particularmente no hábito, algo universal” (E §412). Falar que através do hábito o homem se 

“faz” é já uma maneira de insistir na dimensão pragmática da conquista de uma agência 

singular, mas o decisivo aqui é como tal conquista se torna “algo universal”. Pois será através 

dela que a “má-infinitude” das determinações naturais, entendida aqui como um repertório 

enrijecido de agenciamentos, se liberta na “infinita multidão” da vontade livre. Trata-se de ver 

como, pelo reconhecimento reflexivo da negatividade em jogo em seus processos vitais, a boca 

humana seria capaz de expressar “também estados, disposições e paixões espirituais” (Ä, I, p. 

107). Falar em disposições e estados, num contexto praxial, significa ver na autoconsciência 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

14 

um modo peculiar de atuação orgânica, a saber: o modo como nós, enquanto um organismo, 

revemos, atualizamos, multidiversificamos nosso repertório de agenciamentos12. 

 

3. DER AUGENBLICK 

Algo similar pode ser dito daqueles dois outros órgãos, a boca e os olhos, quando 

analisados de sua perspectiva pragmática. O que o riso e o choro nos mostram são situações 

limítrofes nas quais cada corpo se tensiona ao seu limite expressivo: em consonância ao que diz 

Jay Bernstein (2015, p. 202-3), ambas são situações em que nosso corpo nos despossui de nós 

mesmos, onde quaisquer pretensões de funcionamento “normal” ou universalmente 

padronizado são implodidas pela emergência responsiva a um encontro inesperado. Rimos ou 

choramos quando outros meios de engajamento normativo não dão conta da radicalidade 

daquele encontro. 

Expressões limítrofes como essas estremecem o repertório universalizado de nossos 

agenciamentos, dando um sentido renovado à espiritualização da qual Hegel fala. A boca que 

ri ou os olhos que choram são sempre concretos e singulares, são expressões por meio das quais 

nos confrontamos com nossa vulnerabilidade. De modo irônico, são nesses instantes de falência 

proposicional onde mais nos valemos de nossa expressividade singular para encontrarmo-nos 

com aquele que compartilha conosco uma cena de reconhecimento. Nosso repertório de 

agenciamentos está sempre entretecido por compromissos sociais através do qual somos 

reconhecidos como significativamente singulares para o universal que atuamos. Seria crucial, 

então, ver como “tal desordem involuntária se apresenta como a mais adequadamente possível 

resposta à situação” (Bernstein, 2015, p. 203). Pois rir e chorar são sobretudo maneiras de nos 

expor diante do outro e de nos encontrar com ele, singularizando nossa agência a partir da 

mediação normativa que nos entretece. Essas são situações em que nossa reação marca nossa 

habilidade para incorporar uma norma não de modo passivo, abstraindo nossa contingência. 

Trata-se do oposto. Se a fala titubeia, nossos órgãos expandem nossa maneira de responder à 

situação para que nos engajemos com aquele que está conosco13. 

 

12 “O homem é animal, mas mesmo em suas funções animais não permanece preso a um em-si como o animal, 

pois toma consciência delas, as reconhece e as eleva à ciência autoconsciente, tal como o faz, por exemplo, com o 

processo da digestão. Por meio disso, o homem soluciona o limite de sua imediatez de existente em-si, de tal modo 

que, pelo fato de saber que é animal, deixa de sê-lo e se dá o saber de si como espírito” (Ä, I, p. 94). 
13 De fato, Hegel parece assumir apressadamente que a fala seja, se não a resposta “padrão” para uma ação, ao 

menos a mais adequada. Porque a fala seria por onde a linguagem se exterioriza, e a linguagem seria a figura de 

 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

15 

Quando rimos ou choramos, respondemos ao outro lembrando-lhe que somos antes de 

mais um organismo vivo capaz de inventividade. Parece legítimo falar em invenção ou 

estilização aqui pois seria uma maneira de reconhecer a contingencialidade imanente a cada 

ação. Ao atuar uma norma, porque a efetivo sempre de maneira singular, eu também a reinvento 

de maneira nunca antes experienciada.  Elas se tornam ao mesmo tempo desorganizações – pois 

tensionam o repertório de agenciamentos previamente definido daquele organismo – e 

reorganizações – pois expõem ao outro nossa maneira singular de reagir à sua presença. Uma 

boca que ri e um olho que lacrimeja são sempre órgãos de um corpo singular que age em reação 

a um encontro concreto e único; eles nos lembram que somos organismos capazes de expressões 

que multidiversificam nosso modo de atuar dentro duma esfera normativa. A espiritualidade 

desses órgãos emerge na multiplicidade de modos com as quais propiciam encontros, modos de 

singularizar nossa re-ação para que assim sejamos re-conhecidos. E disso as corporeidades 

substanciais dos deuses não são capazes. 

Não se trata de ver naquela desorganização um recrudescimento da natureza pré-

reflexiva da alma. Ao contrário – será através daquele estremecimento de nosso sistema 

orgânico que nos tornamos um com a situação que confrontamos. Seria antes naquela 

capacidade para agir que nossa autoconsciência mais está presente. Como interpretar essa 

capacidade para agir através do vocabulário que proponho, segundo o qual um corpo se define 

por aquilo que ele é capaz de fazer e um organismo, pelo sistema de relações que propiciam um 

desejo? (KU §65; cf. Gambarotto, 2018).  

Um caminho pode ser encontrado em Jay Bernstein (2015, p. 179). O autor aponta para 

o fato de que, para fazer jus à negatividade descoberta pela autoconsciência, não precisamos 

desnaturalizá-la ou mesmo pô-la em oposição à normatividade vital. A autoconsciência pode 

ser pragmaticamente pensada como a maneira que este organismo que é o nosso funciona, isto 

é, como um organismo que atua fins universais de maneira única. Decerto ela inaugura um 

modo peculiar de compreender o que está em jogo na normatividade orgânica, mas jamais há 

aqui a intenção de retirá-la de seu regime vital. O que percebemos ao assumir a autoconsciência 

como pragmática orgânica do animal humano seria, paradoxalmente, sua propensão à 

desorganização seletiva (Noë, 2016). Ou, posto no vocabulário que estou propondo, pela 

multidiversificação de seu repertório de agenciamentos. Pois se um organismo alcança sua 

 

expressão mais bem-acabada do conteúdo espiritual, Hegel parece aceitar aqui certa primazia proposicional. Não 

vejo saídas “puramente hegelianas” para essa questão, pois Hegel me parece comprometido com aquela primazia. 

No entanto, talvez seja o caso de exercitar a imagem conceitual aqui ofertada para desafiá-la. Isso precisaria ser 

levado a cabo em outra oportunidade. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

16 

determinada configuração tendo em vistas realizar um desejo (KU §10; Ng, 2020, p. 54), a 

melhor imagem para a autoconsciência seria aquela tanto mais próxima duma organicidade para 

a qual seus fins não estão imediatamente dados, para as quais seu destino não surge de maneira 

óbvia e cujos meios de atuação estão em contínua diversificação. 

Trata-se de compreender como a “multiplicidade e riqueza da expressão” da qual são 

capazes os órgãos, quando vistos desde “seu ponto de vista espiritual”, reflete nossa capacidade 

para permeá-los com práticas sociais de reconhecimento em vistas de singularizar nosso modo 

de atuar socialmente. A isso os gregos não lograram grande papel em sua forma de vida, donde 

a limitação conflituosa da escultura para dar conta da singularidade que não obstante tornava-

se objeto de admiração através das personagens que representavam. 

Assim como o interesse na acuidade dos olhos não se encontra em sua beleza imagética, 

e sim na expressividade pulsional de efetivação de fins da qual são dotados, também a boca não 

interessa a Hegel por sua disposição “em-si” ou como “coisa”, isolada do todo funcional através 

do qual adquire significação14. Enquanto órgão “espiritual”, a boca instancia uma relação social 

ao nível somático do agente singular; ela incorpora, talvez mais do que qualquer outra parte do 

corpo, a socialidade inerente à nossa natureza. Daí que ela se aproxime do ideal ao capturar – 

ou tentar fazê-lo –, na corporeidade do indivíduo, um modo institucional de se relacionar com 

o outro: ela presentifica o discurso, sendo este “órgão para a comunicação livre do interior 

consciente” (Ä, III, p. 134, itálicos meus). 

Não precisamos nos restringir à dimensão consciente da fala para ver a espiritualização 

do corpo, no entanto. Basta vermos como não há previsibilidade na insurgência expressiva do 

riso ou do choro – para retomar os exemplos acima privilegiados – para percebermos como tal 

comunicabilidade se dá em meio a um alto nível de normatividade. Isso se deve à não-

previsibilidade de nossas expressões corporais, sendo impossível enquadrá-las nalgum 

universal prévio. 

Esse tema será amplamente trabalhado por Hegel em passagens, na PhG, dedicadas à 

frenologia e fisiognomia. Ali o autor aponta para como: 

(...) o ser do espírito não pode ser tomado como algo simplesmente inabalado 

(...) E isso porque a liberdade do indivíduo e as circunstâncias favoráveis ao 

desenvolvimento quanto ao ser em geral ou como interior originário, ou como 

exterior ossificado. E também porque o indivíduo pode ser ainda algo diverso 

 

14 “É somente na vida que chegamos à subjetividade e à defrontação (Gegenteil) à externalidade. O coração, o 

fígado, os olhos, não são para si individualidades subsistentes (selbständigen), e a mão que se desintegra do corpo 

apodrece. O corpo orgânico é um todo, cujas partes são externas umas às outras (das Mannigfaltige, 

Außereinanderseiende); mas cada singular existe apenas no sujeito, e o conceito existe como poder (Macht) sobre 

cada membro” (E §248, Z). 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

17 

do que é originariamente no interior, e, ainda mais, do que é como um osso 

(PhG §337). 

Retirada de seu contexto, essa passagem poderia indicar que o “ser do espírito” deveria 

estar em oposição simples à sua corporeidade porque jamais resumido ao “que é como um 

osso”.  Lê-la dessa forma não nos afastaria muito da defesa de que o mais alto que o modelo 

hegeliano de eticidade poderia almejar seria a conciliação entre esses “dois lados”, entre os 

“dois mundos” que habitamos enquanto anfíbios. Alhures sugeri que esse não pode ser o caso 

de alguém que vê a liberdade como exercício de uma segunda natureza, tampouco o de alguém 

que exige de gramáticas que se aferram aos dualismos a superação de suas contradições 

(Pennycook, 2024). 

Uma maneira mais producente de interpretar essa não-identificação seria, a meu ver, 

ressaltar o fato de que o “indivíduo pode ser ainda algo diverso”. Interessa-me falar em 

diversidade, nesse contexto, pois ela insere na economia da passagem uma menção à “infinita 

multidão de exteriorizações da vontade” que mencionei de início (E §411, A). Através do 

vocabulário pragmatista com o qual Hegel escreve sobre corpos em geral, entendemos que o 

espírito não pode ser confundido com um osso pois este nos diz apenas parcialmente sobre o 

que ele seria capaz de fazer. Procurar alguma forma de constância em nossas ações através da 

padronização imagética do corpo deixa de fora aquilo que haveria de mais decisivo em sua 

configuração orgânica, a saber: o repertório que emprega para realizar fins. 

Alguém como Malabou (1996, p. 68) pode dizer que a “fisiognomia, desenvolvida por 

Lavater, assume como sua a missão de manifestar algo que não existe: o homem natural” não 

por que o homem não seja algo natural. Mais acertado seria falar que o tipo de regime descritivo 

daquilo que estamos conceituando como natureza é inadequado para apreender seres que 

“comportam em si sua contradição” (bios). Há de se encontrar um regime de descrição da 

natureza que seja capaz de apreendê-la para além de um quadro fixo e universalmente definido 

de significação, pois somente assim seríamos capazes de compreender seres cuja causalidade 

comporta em si uma singularidade universal. 

Posso reagir a uma notícia feliz chorando, assim como meu riso pode ser uma maneira 

de enfrentar um grande medo, por exemplo. Tipificações que buscam enquadrar as formas de 

reagir segundo uma tábua universal de expressões humanas estão fadadas à imposição violenta 

do universal, aniquilando a contingencialidade daquele organismo singular em seu engajamento 

normativo. O que definirá o sentido adquirido por tal engajamento somático será antes sua 

transmutação em ato, situando minha ação em uma gramática social que a contextualiza e 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

18 

conjugando semanticamente a intencionalidade subjetiva com a qual originalmente a concebi. 

Mas que haja ato, “depende de uma contingência” (PhG §424). 

Que “contingência” e “singularidade” não parecem fazer parte do vocabulário ético 

grego, explica algo do porquê Hegel abre a seção do espírito dedicada à ação ética na PhG 

diagnosticando a inexistência de qualquer ação no interior da comunidade política grega. Se 

nós levamos em conta que o retorno romântico à Grécia se justificaria como antídoto às cisões 

oriundas do entendimento kantiano, essa pareceria uma acusação desmedida. Como coloquei 

anteriormente, o sonho com uma totalidade harmônica busca responder às recusas de 

conciliação provocadas pela subjetividade radical que se colocava apartada da natureza.  Que a 

“Grécia” intermedeie a descoberta da autodeterminação individual kantiana com uma 

sociabilidade expandida da razão, então, deve ser entendido como logicamente consistente – 

ainda que historicamente infactível – com o caminho do espírito em direção à atualização da 

liberdade. Daí o estranhamento que uma afirmação como esta possa gerar:  

O ato perturba a calma organização do mundo ético, e seu tranquilo 

movimento. O que aparece no mundo ético como ordem e harmonia de suas 

duas essências – uma das quais confirma e completa a outra – torna-se através 

do ato uma transição de opostos, em que cada qual se mostra mais como 

anulação de si mesmo e do outro do que como sua confirmação (PhG §464). 

Essa passagem nos indica certa irredutibilidade do ato à harmonia, cujo caráter 

disruptivo Hegel identificará ao aparecimento mesmo do singular. Notemos, no entanto, como 

essa perturbação só pode aparecer enquanto tal – ou ao menos só pode aparecer enquanto 

portadora duma justificativa legítima – para nós: quer dizer, somente a consciência que fez seu 

percurso em direção à subjetividade pode sentir a ordem e harmonia essenciais como restrição 

de sua autodeterminação. Para o caráter grego, sua individualidade seria exaustiva à função 

social desempenhada com convicção (Pinkard, 1994, p. 138). Ao invés de mero elogio à 

organicidade grega, Hegel nos mostra como nossa procura por um antídoto contra a atomização 

social poderia nos levar ao seu mal oposto. A transição do mundo ético para a ação ética precisa 

de ser necessariamente crítica porque aquela totalidade sem restos sufocaria uma das condições 

que primeiramente nos fizera procurá-la: a possibilidade de ser, ao mesmo tempo, uma 

“autoconsciência puramente singular” e ainda assim conjugar do pertencimento a uma 

comunidade que me dê condições institucionais para exercer tal singularidade (PhG §464). 

Não nos deve passar desapercebido como a singularidade precisa estremecer aquela 

oposição aparente, revelando seus polos como, em verdade, “uma transição de opostos, em que 

cada qual se mostra mais como anulação de si mesmo e do outro do que como sua confirmação” 

(PhG §464). A atividade retroativa da consciência exporia a harmonia grega como 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

19 

fundamentada por contradições, e não pela ordem. Sua aparência orgânica – estetizada pela 

plasticidade substancial – precisa suprimir justamente seu momento transitório; precisa 

naturalizar uma distinção cuja verdadeira origem seria histórica.  

Para lhe ser possível agir, o sujeito precisaria primeiro desvencilhar-se duma gramática 

rígida que separa a natureza da historicidade que a produziu enquanto tal. Tornar-se agente 

requer uma peculiar atividade mnemônica: não exatamente saltar da natureza em direção à 

história, mas a capacidade histórica para “recordar a natureza” (Adorno & Horkheimer, 2006, 

p. 191). Que se precise recordar a natureza deve ser entendido como reconhecimento retroativo 

da infinitude da vida cuja autoconsciência atualiza em sua organicidade para ser livre. Recorda-

se a natureza não como maneira de retroceder a um suposto estado primitivo de harmonia, como 

Hegel condena os românticos por quererem. Como quem desperta dum rêverie – uma fantasia 

bucólica que, tão logo acordemos, mostra-se transfigurada em sono febril. Recordar a natureza 

significa reconhecer em nossa condição corporificada a única força constitutiva capaz de 

singularizar nossa experiência no mundo. Recorda-se a natureza para não se deixar devorar pelo 

esquecimento que reduz a consciência a “algo imediato, inabalável e imune à contradição” 

(PhG §465). 

Já que o ideal grego não comportaria a negatividade desta vontade livre, a 

expressividade “dos movimentos mais leves e o jogo mais dinâmico [de afetos]”, presente na 

corporeidade concreta, dá lugar à boca enrijecida da escultura. É sintomático que Hegel recorra 

aqui a certa dinamicidade. Como se fosse o caso de nos lembrar que a consequência necessária 

de pensar a razão como atividade teleológica é que a encontremos com maior pujança em sua 

capacidade para movimentar-se (PhG §22). Movimento o qual permitirá a Hegel criticar a 

reunião consigo (Beisichsein) grega por confundir habituação com estaticidade. A beleza da 

forma divina vem ao preço de perder a expressividade da vida – ela mortifica o corpo naquilo 

que, contraditoriamente, nele há de mais espiritual. Pois se a vida deve ser pensada como 

fluidez, como ciclo de negatividade na qual corpos colidem produtivamente, somente à morte 

deve ser reservada este caráter estático. 

Tal mortificação permearia todas as esferas do tecido social grego, em verdade. Essa 

seria a maneira mais adequada para situar em nosso diagnóstico a função política que uma arte 

como a escultura pode produzir. Afinal, se a tarefa do ideal plástico grego é dar corpo à 

unicidade consigo por meio da identidade entre universal e particular, traz-se à luz um modo de 

pensar o que significa ser um agente corporificado. Uma agência na qual não há espaço para a 

contingencialidade da ação, cujos modos de atualização estão restritos à mera adequação a fins, 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

20 

novamente, naturalizados. É assim que devemos ler uma afirmação como: “a imediatez tem a 

significação contraditória de ser a quietude inconsciente da natureza, e a irrequieta quietude, 

consciente-de-si, do espírito. Por causa dela, o povo ético em geral é uma individualidade 

determinada pela natureza – e por isso limitada – e assim encontra sua suprassunção em uma 

outra” (PhG §476). Ao tentar se afastar da conformidade a propósitos naturais (como aos fins 

imediatos da preservação individual e da reprodução da espécie) por meio da estetização das 

normas, aquela forma de vida acaba por esbarrar noutra maneira de aprisionamento, fazendo 

cumprir o papel da natureza a identificação sem restos à imagem divina da bela lei.  

Seria pouco dizer, como o faz Pinkard (2012, p. 177), que o que diferenciaria a eticidade 

grega daquela formulada por Hegel se encerra no acolhimento de nossas “idiossincrasias e 

tiques de personalidade”. Tal leitura acaba por domesticar a radicalidade propositiva do 

diagnóstico, o que seria a consequência mais usual de alguém que vê em Hegel a mera síntese 

do projeto aristotélico de educação cívica com a dignificação kantiana da autonomia.15 Por mais 

louváveis que sejam os esforços de Pinkard para recolocar a centralidade do naturalismo no 

cerne do debate hegeliano, ao vê-lo como nada mais que mero “aristotelismo desencantado”,16 

o autor acaba perdendo de vista como a normatividade vital exige um modelo radicalizado de 

socialização da negatividade já em jogo na constituição orgânica.  

É decisivo, no entanto, que Hegel não pense hábitos apenas como uma maneira de 

internalizar normas imediatamente encerradas (Testa, 2020). Eles seriam uma forma de 

incorporar normas sociais já sempre de maneira singular, atualizando o repertório de 

agenciamentos que partilhamos com nossa comunidade para dar conta da “estrutura da 

negatividade que é condição crucial para a agência livre”. A crítica à bela e “imaculada”17 vida 

grega apoia-se assim na recuperação de uma força criativa imanente à vida ela mesma, cujo 

modelo estático daquela não teria sido capaz de dar conta. Ao aproximar Hegel por demais ao 

 

15 “Os próprios compromissos de Hegel o levam a dizer que, uma vez que todos esses padrões são de natureza 

histórica e social – sempre se raciocina de dentro de um espaço social – os padrões devem, portanto, ser internos 

à comunidade e, deixados por isso mesmo, também parecem dever ser questionados. A proposta de Hegel é que 

essa maneira muito familiar de ver as coisas pode ser melhor compreendida se assumirmos tanto a ideia aristotélica 

de ‘como as pessoas são educadas’ como a última palavra quanto a de Kant sobre a vontade metaforicamente 

dando a si mesma sua própria lei. Se fizermos isso, ou ao menos crê Hegel, terminaremos com algo nem 

ortodoxamente aristotélico nem ortodoxamente kantiano, mas algo melhor: hegeliano” (Pinkard, 2012, p. 116). 
16 Quem melhor percebeu as restrições desse lastro aristotélico no argumento de Pinkard foi Redding (2022). No 

entanto, ele sugere suplementá-lo através de Platão, o que para mim soa incompatível com o Absoluto hegeliano 

por asseverar a dependência de um forte dualismo. 
17 “(...) o reino ético e, em sua subsistência, um mundo imaculado, que não é manchado por nenhuma cisão. Seu 

movimento é igualmente um tranquilo devir – de urna potência sua para a outra – de modo que cada urna receba 

e produza a outra. Nós o vemos, de certo, dividir-se em duas essências, e em sua [respectiva] efetividade; mas sua 

oposição é, antes, a confirmação de uma pela outra. O ponto onde imediatamente se tocam como efetivas – seu 

meio-termo e elemento – é sua imediata interpenetração” (PhG §463). 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

21 

Kant da primeira Crítica18, muitas das vantagens desse modelo de normatividade, como sua 

conciliação não-redutibilista da singularidade ao universal e do contingente ao necessário, são 

abandonados em prol de uma agência cuja multiplicidade constrange-se a um nível 

representacional. 

Porém, essa seria uma limitação da qual Hegel tenta afastar-nos a todo custo. Esse 

esforço é marcante sobretudo em sua crítica à frenologia e à fisiognomia, como sugeri. Também 

é por meio dela que leio a virada especulativa presente na importação hegeliana da teleologia 

interna. Comentadores dessa linhagem (Gambarotto, 2018; Khurana, 2013; Bernstein, 2023; 

Ng, 2020) têm mostrado como, porque Hegel identifica sujeito e objeto desconsiderando as 

demarcações rígidas do giro copernicano, seu conceito de razão liberta a teleologia de seu 

momento meramente negativo, passando a orientar o movimento efetivo do organismo no 

mundo.  

A falência da forma de vida grega leva consigo a impossibilidade, diz Hegel, de 

promover adesão social sob falsas conciliações. Pode-se falar da promessa do ideal grego como 

falsa porque: 

A maneira como viveram [os gregos], se agruparam (gegolten haben), é ainda 

por meio de hábitos e costumes imediatos. Suas consciências (Bewußtsein) 

ainda careciam do conhecimento tanto do princípio da subjetividade quanto 

da consciência (Gewissens) – a reflexão do pensamento em si mesmo, de 

modo que o que deve valer como verdadeiro o seja através da minha razão ou 

exame (Zeugnis) do meu espírito, através da minha sensação (durch meine 

Gefühl). Donde o que falta aqui é a infinitude do espírito (VWG, p. 380). 

Essa passagem parece sintetizar bem o déficit de bios grego. O primeiro ponto que me 

chama atenção é o modo explícito como Hegel diagnostica a falta de “minheidade”; da qual 

vale notar, sobretudo, que ela venha não só pela razão, mas também pela sensação. O segundo 

diz respeito a “infinitude do espírito” que faltaria ao ideal estético. Aqui, novamente, 

precisamos levar em consideração como os “costumes e práticas imediatos” reproduziriam um 

repertório viciado de agenciamentos. Repertório no qual o “princípio de subjetividade”, 

portanto o critério de minheidade da ação, estariam ausentes porque indiferente à singularidade 

de cada corpo concreto. De fato, Hegel rejeita a crítica aos gregos por um suposto 

antropocentrismo. Eles antes deveriam ser criticados por “não serem antropomórficos o 

 

18 Tanto as Categorias de Aristóteles quanto a KrV apresentam reiteradas dificuldades para lidar com a 

singularidade de um ponto de vista conceitual. Por causa desse impasse acerca de um tema decisivo para a lógica 

de Hegel, Ng (2020) está entre as autoras para quem a verdadeira continuação do projeto kantiano encontra-se, 

sobretudo na Grande Lógica, na recepção o da KU. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

22 

suficiente”, já que “não conheciam deus [outro nome hegeliano para o Conceito] na sua 

existência imediata” (VWG, p. 343).  

Quem diz que conhecer a deus deve passar por conhecê-lo em sua existência imediata 

dificilmente se comprometeria com um modelo de liberdade que rejeita a corporeidade de seus 

agentes, ou mesmo que as vê como mera pré-condição à ação. Que seja a infinitude do espírito 

que colocaria reflexivamente a infinitude já em jogo na vida, acredito que deva ser 

compreendido como a capacidade para multidiversificar seu repertório. Se a infinitude da vida 

não encontrou sua efetiva circulação, foi porque se alienou no mármoreH frio e imóvel de corpos 

incapazes de agir. 

 

4. ENTRE O MÁRMORE E A CARNE  

Em uma passagem precedida pela exposição do ideal plástico grego, Hegel nos 

apresenta aquilo que chamou de individualidades plásticas. Embora comprimido em relativas 

poucas linhas, trata-se de um momento maior no interior da economia do texto hegeliano, e que 

nos auxiliará na compreensão de como aquele ideal pendula entre os corpos escultóricos e os 

corpos concretos. Isto é, pensar as individualidades plásticas será a chave para compreendermos 

em que medida a arte escultórica cumpre seu papel normativo para a eticidade grega, 

atualizando a maneira como os corpos concretos de seus sujeitos deveriam agir. 

Se as individualidades plásticas teriam escassa – porém importante – presença no texto, 

as individualidades substanciais são presença ubíqua ao logo de praticamente toda a seção 

dedicada à escultura. Embora Hegel não apresente uma distinção clara entre elas, eu acredito 

que tal precisão analítica faz-se necessária. Gostaria de mostrar que, assumindo uma distinção 

entre individualidades plástica e substancial, as contradições imanentes ao mármoreH, a versão 

grega da Verleiblichung, são melhor explicitadas.  Justifico tal distinção pelo fato delas 

desempenharem papéis distintos, ainda que com um princípio comum de realização do ideal, 

mas sobretudo por nos levarem a caminhos diferentes para os destinos da corporeidade na 

compreensão da agência. Apresentarei agora as contradições latentes na efetivação substancial 

das individualidades, dedicada às figuras divinas. Só então poderei distingui-las das 

individualidades plásticas, encaminhando o problema da corporeidade para uma discussão 

sobre sujeitos singulares concretos na próxima seção. 

É bem verdade que, já em seu comentário à Forma geral, Hegel enquadrara a 

necessidade da escultura em se servir das individualidades concretas. Isso fica claro quando 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

23 

lemos uma passagem como: “os ideais da escultura, na medida em que eles têm de expor, 

segundo o seu conteúdo, individualidades substanciais em si mesmas e, segundo a sua figura 

(Gestalt), a Forma corporal (Körperform) humana” (Ä, III, p. 147, itálicos meus). Vemos aqui 

como a escultura, enquanto técnica de modalização da sensibilidade, deve, por necessidade, 

servir-se de uma figura concreta. Soa no entanto como um contrassenso, à primeira vista, que 

haja algo como individualidades substanciais. Enquanto nossa maneira usual de pensar a 

substância refere-se àquilo que haveria para além de quaisquer acidentes ou contingências, as 

individualidades seriam justamente compostas pela soma destas. Conciliá-las, como figuras 

respectivas da universalidade e da particularidade, seria a tarefa primeira do ideal plástico. 

A ideia unificadora entre conteúdo e figura descansa ainda sobre outra divisão, talvez 

mesmo mais elementar. Na Enciclopédia, Hegel aponta como a arte segue um modelo de 

produção análogo ao hilemorfismo aristotélico (E §558). Com isso quero dizer que o que 

constituiria a figura do objeto artístico (artificial, künstlich) seria a modulação da matéria 

(Material) segundo uma forma (Naturform). Porque matéria e forma compõem ambas o dado 

sensível do objeto artístico, a ser moldado para incorporar a expressividade substancial e 

cumprir sua função religiosa, podemos assumir que elas se reúnem na figura (Gestalt)19 objetiva 

da escultura; enquanto o conteúdo – a substancialidade daquelas individualidades – seria 

impresso por meio da intencionalidade espiritual do artista. 

Também aqui parece confirmar-se um recurso tácito às ferramentas conceituais de 

Aristóteles. Ela aparece num gesto análogo às transformações da alma pelo hábito, que Hegel 

também descreve segundo a lógica da produção artística (E §411). Por detrás destas dicotomias, 

no entanto, as distinções entre espírito e natureza se arrefecem. Seríamos inicialmente tentados 

a dizer que, tal qual a forma, a matéria (por exemplo, o mármore ou o bronze) da qual o artista 

lança mão para imprimi-la são ambas dadas pela natureza. Quanto à matéria exterior, de cunho 

inorgânico, Hegel deixa poucas dúvidas quanto à sua “pura” naturalidade. Assim também a 

forma humana, tomada como a mais bem acabada e afeita à exteriorização do Geist, encontrar-

se-ia “como um produto da natureza independente do homem” (Ä, III, p. 114).  

 

19 Na tradução de Werle, usa-se “forma” para traduzir tanto Form quanto Gestalt (ver a nota sobre esta escolha de 

tradução em Ä, I, p. 12). Não reprovo as justificativas semânticas para tal, já que no alemão coloquial ambos são 

intercambiáveis. Porém, como eu emprego diferenças conceituais entre forma natural e figura humana, decidi-me 

por traduzir Gestalt sempre como “figura”. Gestalt também possui sentido conotativo de “caráter” ou 

“personalidade”, similar à quando falamos “fulano é uma figura”, em português. Isso reforça a identificação entre 

a figura escultórica e a função ética que ela exerce. Devo essa consideração a Eduardo Nasser. A mudança na 

tradução busca somente facilitar a distinção conceitual, já que eu uso aqueles termos em momentos muito próximos 

ao longo dessa seção. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

24 

Não obstante, devido à sua espiritualização, a forma humana passaria por uma 

transformação imanente, diz Hegel. A escultura estaria como que num meio termo entre a 

subjetividade absoluta do espírito e a objetividade inorgânica da natureza, uma individualidade 

que “ainda não retornou absolutamente em si mesma em sua universalidade como um apenas 

espiritual, pois ela ainda advém enquanto este centro do objetivo, da natureza inorgânica” (Ä, 

III, p. 107). Assim entremeada também se encontraria a própria forma natural humana, como 

fica claro se levamos em conta que o fato de que “a forma humana não é, como a animal, a 

corporalidade apenas da alma, porém do espírito” (Ä, III, p. 115). 

A forma humana já seria em si espiritual porque expressa um organismo vivo em seu 

modo único de existir para si. Organismo esse cuja atualização concretizar-se-ia através do 

hábito e desenvolvido na Antropologia como conquistas de modos particulares de atuar 

(Novakovic, 2017; 2019). É isso que está em jogo quando Hegel nos diz que, ao permanecer na 

realização de meus fins não-imediatos, “devo tornar meu corpo capaz de trasladar esse subjetivo 

para a objetividade externa. Por natureza, meu corpo não é apto para isso […] as operações 

meramente orgânicas não são ainda operações exercidas por instigação de meu espírito. É 

preciso que meu corpo seja primeiro formado para esse serviço” (E §410, Z). Dizer que não se 

há disposição natural para realizar nossos desejos não implica nalguma bipartição ontológica 

ou normativa da condição humana. Trata-se tão somente de que a forma adquirida deste 

organismo se coloca processualmente como um “problema” para si, dependendo de habituações 

segundo sua atuação singular se torne significativa através e na norma universal que atua. 

O que o hábito permite seria “fabricar humanos tal qual a obra de arte da alma, uma 

transformação que nos levará novamente para a plasticidade” (Malabou, 1996, p. 25). Só a 

plasticidade do hábito seria a “natureza do espírito como espírito”, cuja “existência peculiar é 

[sua] exteriorização em discursos, feitos, ações” (Ä, III, p. 105, itálicos meus). Da matéria 

inorgânica à figura espiritual, a negatividade da vida surge como diferencial qualitativo. Daí 

que a Naturform humana já esteja entremeada por normatividade social, e devenha plástica 

porque em constante aprimoramento e ressincronização para com seu universal. Será nesse 

sentido que Malabou (1996, p. 57) poderá afirmar que “Para Hegel, natureza sempre já é 

segunda natureza”. Porque subjetiva, a atividade teleológica do organismo liquidaria distinções 

rígidas entre corpo e alma como momentos estanques (E §337, Z). Se entendemos que a 

verdadeira expressão do espírito se dá na sincronia de seus “discursos, feitos, ações” à 

pragmática por meio da qual efetivamente age, veremos que o ideal escultórico se vê em déficit 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

25 

com suas próprias exigências – ele seria incapaz de apreender a corporeidade naquilo que 

haveria de mais espiritual, a saber, a fluidez singular de suas ações. 

Que matéria e forma (Naturform) reúnam-se então para compor uma figura (Gestalt) 

animada por um conteúdo, não significa que a dicotomia entre figura e conteúdo espelhe uma 

suposta separação rígida entre natureza e espírito, respectivamente. Esses momentos 

encontram-se muito mais mesclados entre si do que uma leitura rápida poderia deduzir. Restaria 

às individualidades substanciais, como seu conteúdo, o papel de pura universalidade. Naquele 

momento, os artistas deveriam voltar-se sobretudo à figura individual dos deuses: “[...] devem 

progredir também para a particularidade diferenciável da aparição e, por conseguinte, formar 

um círculo de indivíduos particulares, tal como o conhecemos já a partir da Forma de arte 

clássica como o círculo dos deuses gregos” (Ä, III, p 147, itálicos meus). Também essa leitura 

não se confirma, já que: 

O ideal clássico repousa sobre a individualidade certamente substancial, mas 

igualmente também particularizada em si mesma, de modo que a escultura não 

toma o ideal da forma humana em geral como conteúdo, mas o ideal 

determinado, e desse modo se dispersa em diferentes modos de exposição. 

Estas diferenças concernem, em parte, à apreensão e à exposição como tal, em 

parte ao material em que as mesmas se tornam efetivas e que conduz para 

dentro da arte novas particularizações segundo sua constituição diversa (Ä, III, 

p. 110). 

Essa passagem insiste em como as esculturas divinas, por mais que se arroguem à pura 

objetividade do universal, pela necessidade mesma de seu meio de exposição, dependem da 

particularização daquele. Uma particularização que por sua vez decorreria da arbitrariedade 

com a qual os deuses gregos se individuariam (Cf. E §559), fortalecendo as contradições entre 

um ideal ao mesmo tempo substancial e disperso. Então, quando olhamos a efetivação do ideal 

na escultura, o que encontramos agora seria, por um lado, a divisão entre matéria e forma, 

compondo a figura humana, e, por outro, a divisão entre esta figura e seu conteúdo. 

Sugeri que já na construção da figura há a presença daquilo que Hegel chamou, na 

esteira de Aristóteles, “segunda natureza” (Campello, 2015). Por uma exigência do Volksgeist 

que incorpora, o conteúdo da escultura, por sua vez, também já carrega em sua substancialidade 

a particularização característica das contingências naturais (E §559). Com exceção da matéria 

inorgânica, o que nós encontramos na produção escultural são mesclagens contínuas de 

intensidades duma mesma substância híbrida20. 

 

20 Gostaria de fazer uma ressalva terminológica sobre o termo “híbridos”, que importo da obra de Latour (2019, p. 

72-3). O uso que estou dando a esse termo extrapola as intenções iniciais de Latour, ao menos à primeira vista. 

 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

26 

Vejamos por que esse articulador sintático me é útil. Ao invés de uma mera oposição 

simples entre setores objetivos e subjetivos, ele nos permite ver a circulação das produções 

escultóricas no interior da vida social grega como pertencente a um mesmo plano de imanência 

vivo: no hegelianês mais usual, natural-espiritualizado ou espiritual-naturalizado. Faria mais 

sentido falarmos numa estratificação de momentos, nos quais polos formais aparentes – 

natureza e espírito – concretizam-se através de hibridizações efetivas. Se as categorias formais 

são estanques em suas purezas, da efetividade dos corpos seria mais preciso falar como 

momentos compostos de velocidades híbridas e em contínua ressincronização. 

Ver na escultura um processo intensivo de hibridização, todavia, passa por reconhecer 

as contradições imanentes de sua forma, bem como do ideal que expressa. Um reconhecimento 

que não chega aos gregos com facilidade, vide a harmonia simples na qual se sustentariam suas 

leis e que compromete nosso retorno à infinitude da vida, em prol do qual argumentei acima. A 

harmonia simples só vem ao preço de não assumirmos as contradições imanentes aos 

tensionamentos de nossas formas de vida. Ela demanda de nós uma indisposição à “existência 

peculiar [...] que desenvolvem [o espírito] como ele é” (Ä, III, p. 105). Ela demanda um 

esquecimento sistemático da negatividade que impulsiona a vida. Não as reconhecer não faz 

com que sumam, senão lhes garante uma intensificação de suas forças destrutivas e refreia sua 

potencialidade de autoconhecimento enquanto espírito. Daí que: “Embora a religião grega seja 

antropomórfica, ela não o seria o suficiente. Isso porque conhece a deus pela bela forma 

humana, enquanto moldada em mármore ou outro material, mas não é capaz de conceber a deus 

efetivamente devindo humano, aparecendo na e como a subjetividade de um ser humano 

concreto” (Brown & Hodgson, 2011, p. 45).   

O ideal plástico grego só pode ser alcançado, nos corpos divinos, pela supressão das 

particularidades. No entanto, esse seria um preço que somente os deuses (e aqueles que os 

adoram) precisariam pagar. Antes de uma harmonia, como indica de início a presença duma 

 

Pode-se dizer que a maneira como emprego “híbridos” busca expandir nosso vocabulário filosófico (hegeliano) de 

modo que ele melhor expresse sua intenção de dissolução. Seria o caso de ver que, se de fato “ninguém” seria 

capaz de superar a oposição entre natureza e espírito, podemos ainda assim expor como esse déficit se encontra no 

próprio vocabulário de Hegel (ou na falta de vocabulário adequado deste para levar a cabo uma oposição cuja 

negação não seja apenas a combinatória entre “conservação” e “abolição”, mas a dissolução sintática pela qual 

escrever filosofia dessa maneira torne-se démodé, um anacronismo, como dizia Rorty). Se de fato Jamais fomos 

modernos, há que se ver como, nas tensões internas ao seu vocabulário, Hegel talvez não soube reconhecer os 

híbridos enquanto híbridos. Mas isso não quer dizer que eles não operassem virtualmente em sua obra. Ou seja, 

talvez Hegel jamais tenha, de fato, sido moderno. A consequência disso é que nada nos impede de aprimorar seu 

vocabulário, tornando explícito a “não-modernidade” que lhe seria implícita. Para brincar com Latour, talvez 

jamais tenhamos sido hegelianos e, ao fim, essa seja a única forma de o ser. Devo a Federico Sanguinetti a 

explicitação dessa dimensão de meu argumento. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

27 

individualidade substancial, o que há seria uma purificação daquilo que haveria de 

contingencial, portanto, atrapalharia a exposição absoluta do universal. As individualidades 

substanciais são pura objetividade, pura adequação à Lei. O próprio Hegel fornece uma 

definição do que entende por tal objetividade no contexto escultórico:  

Esta esfera inteira do subjetivo deve ser excluída imediatamente do conteúdo 

da escultura, o qual pertence apenas à objetividade do espírito. Por 

objetividade, a saber, deve ser entendido aqui o substancial, o autêntico, o 

imutável, a natureza essencial do espírito, sem o desfazer-se no acidental e 

passageiro, ao qual o sujeito se entrega em sua mera relação consigo mesmo 

(Ä, III, p.112-3). 

Ou seja, nesse contexto, por “objetivo” devemos entender sempre a instanciação 

imediata de um universal divino. Dizer que nelas não há diferença entre interior e exterior 

adquire um sentido muito diferente daquele tipo de sincronia conquistado nas individualidades 

concretas através do hábito. Se naquelas as contingências são homogeneizadas via subsunção 

ao universal, nestas elas lhe servem de expressão estilizada. 

Quando Hegel critica a redução da escultura à Gestalt humana, ele está a dizer que a 

verdade do corpo não se encontra naquele nível, porque irredutível à sua apreensão anatômica. 

Não haveria qualquer imagem formal para a corporeidade (em geral), pois sua normatividade 

não é esteticamente estática, mas organicamente pragmática. A verdade do corpo encontra-se 

menos na espessura dos lábios e mais na sua capacidade para rir diante de um encontro 

alegrador; menos no diâmetro do globo ocular e mais na sua capacidade para chorar diante dum 

entristecedor. Agir seria a verdadeira constituição espiritual do sujeito corporificado, portanto 

não pode se efetivar nos deuses. Para tal, a plasticidade precisará ultrapassar a estaticidade do 

mármoreH e devir-carne. 

 

 

5. A CORPOREIDADE EXPLOSIVA DAS INDIVIDUALIDADES PLÁSTICAS 

Apresentei acima como a escultura fora o primeiro momento na história das figuras do 

espírito onde a conjugação do corpo à eticidade teria ganho sentido. Devido à função de adesão 

social-religiosa que a arte exercia para os gregos, tal conjugação entre particular e universal 

serviria de modelo não somente para a produção de obras, mas também para a conduta dos 

cidadãos comuns. Inaugura-se com isso uma harmonia ética pautada por um ideal estético, 

exemplificada sobremaneira na “individualidade substancial” dos deuses. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

28 

Percorrer a genealogia dessas no argumento de Hegel me ensejou, todavia, a 

oportunidade de distinguir entre a maneira como esse ideal se instancia nos corpos divinos e 

nos corpos humanos. No primeiro caso, ela fracassaria por ser incapaz de expressar a ação do 

organismo, o mais decisivo da corporeidade espiritual. No segundo, veremos agora, não se 

trataria tanto de um fracasso de incorporação, mas de uma incapacidade para dar vazão 

normativa para os processos vitais em jogo nas individualidades plásticas, escamoteando-os da 

cena política. 

Gostaria de ter demonstrado como essa recusa ao reconhecimento da plasticidade 

produtiva da corporeidade humana será responsável, ao menos de modo parcial, pela falência 

da Lebensform grega e seu modelo estético de harmonia. Chamei a essa resistência de déficit 

de bios. Meu interesse reside agora especificamente em como essas individualidades serão ao 

mesmo tempo exortadas e negligenciadas, tensionando os limites de expressão da negatividade 

da vida naquela sociedade.  

Mais do que uma descrição de técnicas artísticas, o que Hegel fornece com seu recurso 

à plasticidade seria um modelo lógico de transformação imanente do humano. Sem precisar 

recorrer a um dualismo de substâncias, ferindo com isso um dos princípios maiores da dialética, 

haveria ali uma resposta para o entretecimento hibridizado entre natureza e espírito. Num 

esforço de dignificação desta como um conceito maior no inventário hegeliano, Malabou (1996) 

aponta a plasticidade como um dispositivo dotado de ao menos duas características. Primeiro, 

ela deve ser capaz de modulação. Esse viés demarcaria sua força sintética, dando consistência 

aos conteúdos que se incorporam numa forma. A plasticidade como estilização sintética 

preserva também um dos sentidos importantes da Aufhebung, a saber, o vetor da dialética seria 

a transformação como preservação do presente.  

Mas há de se insistir em como a Aufhebung nos exige sempre uma força negativa: se o 

objetivo de todo processo dialético seria a preservação advinda da transformação, seu motor 

seria a negatividade que implode seu estado atual de coisas. Será precisamente por meio desta 

dimensão explosiva que será possível à autora aproximar a plasticidade artística da noção de 

hábito tal como desenvolvida na Antropologia21. Nela o hábito solidariza dois momentos da 

autoconsciência, o psíquico e o somático, para produzir um modo específico de agir no mundo. 

 

21 “O hábito, processo pelo qual o psíquico e o somático se traduzem um no outro, é uma plasticidade genuína. Ele 

molda o humano via corporificação (Verleiblichung), ou melhor, uma encarnação do espiritual, semelhante a uma 

hypotyposis. A ‘individualidade exemplar’ que é o homem ‘esculpido’ pelo hábito revela, como numa estátua 

grega, a unidade da essência e do acidente. A ‘individualidade plástica’ permite imaginar a ‘conformidade’ da 

singularidade com o universal por meio de uma perspectiva totalmente diferente daquela da mera subordinação” 

(Malabou, 1996, p. 26). 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

29 

Mais do que um assenhoreamento da alma sobre o corpo, já que nem Hegel nem Aristóteles 

trabalham com uma ontologia dual, seria mais preciso falarmos numa estilização mútua cujo 

resultado se assemelha a uma sincronia destes momentos. Ela advém da sincronia conquistada 

pelo hábito e expressa univocamente pela ação do sujeito singular. 

Fica claro como o hábito adquire um sentido prático de aprendizado, similar ao que hoje 

conhecemos pelo nome de know-how. E, como conquista prática, seria partilhado com os 

demais animais. Daí que comentadores apontem como, não só estes seriam dotados de 

subjetividade – no vocabulário idiossincrático de Hegel, seriam “idealistas” –, eles também 

seriam capazes de adquirir conhecimentos práticos (Gambarotto & Mossio, 2022; Pinkard, 

2012; Brinkmann, 1996). Poucas pessoas negariam que animais não-humanos são capazes de 

se orientarem em seus ambientes e encontrar os melhores meios para realizar seus fins. Essas 

mesmas pessoas concordariam que, para tal, esses animais são capazes de testar e modificar sua 

atividade no mundo segundo padrões de realização conquistados.  

Pinkard (2012, p. 25, 27-8) sugere uma distinção entre os hábitos humanos e não-

humanos recorrendo à noção de permanência de estados não-atuais de coisas ou, nos termos 

que prefere, representações. Essa analogia seria problemática porque depende de noções 

procedimentalistas de hábito e ação. Um hábito não é uma posse representacional. Hegel deixa 

claro na Enciclopédia como o hábito opera num nível puramente pragmático: “na habilidade a 

corporeidade se torna permeável e instrumento, a ponto de que, como a representação (por 

exemplo, na série de notas musicais) está em mim, também o corpo a exteriorizou corretamente 

e com fluidez” (E §410). No momento em que refletimos sobre ele, podemos sim ter uma 

representação indireta sua, mas não o hábito em si mesmo. Pois “o hábito desenvolvido e 

exercitado na esfera do espírito como tal”, ou seja, em seu caráter puramente subjetivo, “é a 

recordação e a memória”, enquanto no hábito concreto a “alma, que não é mais prisioneira de 

uma representação particular apenas subjetiva e expulsa por ela do centro de sua efetividade 

concreta, acolheu tão completamente em sua idealidade o conteúdo imediato e singularizado 

que a ela chegou, e nela tão completamente habitou, que ali se move com liberdade” (E §410 

Z, itálicos meus). 

Mais do que a capacidade para armazenar representações, o hábito se encontra no nível 

de efetivação habilidosa (skilful), isto é, numa agência orientada segundo aquelas normas de 

um modo tal a que “nela(s) tão completamente se habitou”. Ainda que a “liberdade” à qual o 

hábito imediatamente nos endereça ainda não tenha sido alcançada naquele estágio do 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

30 

desenvolvimento da consciência em que se encontra a Antropologia, ainda assim será por meio 

dele que permeará o space of reasons socializadas no espírito (Cf. PR §151; Campello, 2015).  

Torna-se claro, assim, como só há hábito no ato, e essa é uma disposição cujo as 

esculturas22 não são capazes de apreender. Hegel insiste em como suas formas estão sempre na 

iminência de realizá-las ou no retorno após o fazer, mas nunca na duração do ato (Ä, III, p. 107). 

A melhor maneira para pensar um hábito, então, seria a partir de uma conquista prática: um 

hábito seria uma intervenção imanente no repertório como nosso organismo age, atualizando 

os agenciamentos com a qual empenha seus sistemas internos de relação para encontrar-se com 

outros corpos. Se o hábito é sincronia, o limite escultórico seria como que uma forma de 

heterocronismo23; ele está sempre atrasado ou adiantado demais para expressar a presentidade 

do agir. 

As individualidades plásticas, ao contrário, seriam aquelas capazes de sincronizar-se ao 

presente da ação: elas estão em um consigo mesmas somente ao agir, e veem no conteúdo 

universal que nele evocam não um constringir-se, mas a abertura criativa para nele imprimirem 

sua própria velocidade, seu modo singular de praticá-las. Daí que:  

[A] chave para a compreensão do conhecimento do ideal da escultura e a partir 

deste ponto de vista da plástica [Plastik] se considera as formas tanto dos 

heróis épicos e dramáticos quanto dos homens públicos e dos filósofos. Pois 

também os caracteres agentes, tal como os poetas e pensadores, têm belos dias 

na Grécia, estes caracteres plásticos [plastische], universais e, todavia, 

individuais, iguais tanto segundo o interior como o exterior. Eles cresceram 

grandes e livres, autônomos sobre o solo de sua particularidade em si mesma 

substancial, criando a si a partir de si mesmos e configurando-se para o que 

eram e queriam ser (Ä, III, p. 119-20, itálicos meus). 

Há de se pensar a agência como produção estética de um corpo capaz de agir de modo 

“universal e, todavia, individual”, aprendemos com essa passagem. Demoremo-nos em como 

Hegel aproxima a plasticidade à singularidade, reforçando como ela deve ser concebida 

enquanto uma atividade, uma prática. Falar na agência como um ato de criação é outra maneira 

de dizer que a singularidade é um modo de atuar o universal, de atualizá-lo, transformá-lo 

plasticamente. Plasticidade e singularidade andam juntas pois nelas “o divino e o humano são 

tomados como conteúdo segundo seu caráter objetivo” (Ä, III, p. 114). Exige-se entender assim 

 

22 Escrevo “esculturas” no sentido de mármoreH, ou seja, estou preocupado com sujeitos concretos. 
23 Uso ‘heterocronismo’ para como a escultura habita um tempo outro ao do ato, na medida em que se descompassa 

do presente. Quer dizer, se o hábito sincroniza o organismo numa atividade presente, na escultura experienciamos 

uma alienação do tempo decorrente de sua “desabitualidade”. Ora ela demora-se no passado (iminência de agir), 

ora demora-se no futuro (repouso pós-agir), mas a rigor jamais seria capaz de sincronizar-se ao presente do 

acontecimento. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

31 

que, se o objetivo são as leis universais, a escultura molda também um cidadão exemplar – ela 

corporifica as normas num corpo ideal, cujo ideal contraditoriamente não abarca o singular.  

Seria possível dizer que jamais se chega a esse ideal porque seríamos anatomicamente 

destinados à imperfeição, à contingência. Como se Hegel almejasse substituir o culto grego à 

perfeição estética por certa adoração resignada à falta. Mas esse não pode ser o caso para alguém 

que vê cada “particularidade” desde um ponto de vista “em si mesmo substancial” (Ä, III, p. 

119-20); como se se almejasse expressar na carne aquilo que, em seu repertório de 

agenciamento, o organismo já houvesse de espiritual (Ä, III, p. 117). A plasticidade seria, ao 

invés, o modelo para tornar-se um consigo (Beisichsein) ao multidiversificar o universal a partir 

de uma certa maneira de atuá-lo. Uma atuação cuja forma plástica será pensada por Hegel 

sobretudo como “obras de arte corpóreas”, dissolvendo qualquer distinção rígida entre “interior 

e exterior” (Ä, III, p. 119-20). 

Grosso modo, essa é uma maneira muito próxima de como nossa própria forma de agir 

se dá. Se Hegel acerta ao caracterizar o hábito dessa forma, então seria pouco dizer que a 

fabricação da agência humana não pode estar de todo apartada da de outros animais. Dizer que 

somos seres naturais necessariamente nos compromete com ver na atividade espiritual uma 

continuidade constitutiva com o modo como demais animais atuam suas normas, como sugerido 

a partir da teoria pragmática do organismo. Hegel situa o hábito exatamente neste nível de 

agenciamento somático. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Acima eu propus que algo de novo surge quando passamos dos deuses particulares aos 

corpos “dos heróis épicos e dramáticos quanto dos homens públicos e dos filósofos”. O que o 

caráter explosivo do dispositivo plástico nos permite distinguir entre eles, agora, passaria por 

assumir a capacidade desorganizante do organismo como um de seus movimentos constituintes. 

Uma teoria pragmática do organismo fornece amparo suficiente para pensarmos tal explosão 

como normativamente determinada – como se fosse o caso de assumir algo similar ao alcance 

do Zweck através da desorganização. Esse é o tipo peculiar de procedimento normativo que 

alberga como seu motor a negatividade da contingência que Hegel tem em mente quando fala 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

32 

da razão como zweckmäßig, como atividade teleológica24. Procedimento esse que permite 

atualizar aquele ideal somente através da estilização única, singular e que veja na contingência 

a sua necessidade normativa vital.  

Se a forma de vida grega não foi capaz de sustentá-lo, seria devido à sua insistência em 

não reconhecer como a normatividade vital, da qual se arrogam para amparar suas leis, jamais 

se habilita a entrar moção (Cf. Pinkard, 2012, p. 129-30). Como a organicidade da vida política 

grega baseia-se na harmonia imediata com a disposição natural dos animais humanos que a 

compõem, ela não alcança o nível de reflexividade necessário para afirmar socialmente aquilo 

que, já vimos, vale como critério diferencial de todo organismo: “suportar em si mesmo sua 

contradição”.   

É assim que podemos ler o diagnóstico que Hegel faz da democracia grega, por exemplo, 

como modelo político que sacrifica ora a singularidade, ora a universalidade pois seria incapaz 

de fazer desta o conteúdo da vontade subjetiva de seus cidadãos, assim como de reconhecer 

aquela como um direito universal (VWG, p. 384). O preço a se pagar por não reconhecer a 

exigência do “pensamento”, que “começa a querer a validade de tudo como justificada por seus 

próprios olhos” (VWG, p. 382), é que deixamos de “procurar e encontrar a convicção e razão 

para ações em nós”. Essas justificação e convicção encontradas internamente dizem respeito ao 

critério de minheidade. Em oposição, a capacidade para suportar “revoluções imanentes”, 

albergando a contradição como seu motor constitutivo, será o mote decisivo que alguém como 

Nobre (2018), por exemplo, verá na imaginação hegeliana duma gramática moderna. 

Mais decisivamente, interessa-me que a afirmação intransigente do universal acaba 

caindo num erro similar à afirmação intransigente da reflexão. O que explica por que tanto a 

beleza quanto o entendimento seriam incapazes “de cumprir” (PhG §32): ambas perdem de 

vista que, se todo universal se efetiva através de singulares, sua atuação deve ter nas 

contingências que compõem seus momentos constitutivos. O que explica por que: 

“evidentemente os atenienses sentiram remorso da condenação de Sócrates, na medida que 

perceberam que tinham condenado também partes deles mesmos. Eles tinham condenado 

também a si mesmos” (VWG, p. 383). Tal remorso é a lembrança de que ainda não teríamos 

alcançado a liberdade efetiva; recordação de que a plasticidade ou negatividade da 

singularidade deve encontrar afirmação no interior das normas sociais. Quando a lei grega 

 

24 “A razão é agir conforme a um fim (Zweck)” (PhG §22). Cf. PhG §§257-8, nos quais Hegel apresenta a 

confrontação com a natureza passiva da razão observadora como produtiva da experiência de reconstituição do 

movimento da vida para a autoconsciência. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

33 

expulsa a problematicidade da vida de sua circulação política, ela não retorna a um estado 

primevo de harmonia simples absoluta. Ela antes acirra o estatuto tácito de suas contradições, 

tolhendo a vida daquilo que lhe seria mais importante, a saber, seu movimento infinito de 

afirmação imanente da contradição. 

Insisto em como se encontra na atuação singular irredutível ao universal algo decisivo 

para conceituar um organismo, isto é, ser capazes de apreendê-lo desde um ponto de vista 

pragmático. Seria porque reconhece a negatividade em jogo na vida, e não porque lhe negue 

cidadania normativa, que a autoconsciência pode se engajar responsiva e singularmente com 

seu meio ambiente. Nada pulsa na bela harmonia grega – seu organismo é estático, portanto, 

morto.  Morto porque cai em contradição entre seu ideal e as práticas concretas que regem a 

vida de seus “órgãos”, seus sujeitos. A “bela e necessária” liberdade do cidadão grego, como 

um mero costume, era agir irrefletido e sufocante (E §567). Ela não estava preparada para a 

plasticidade de suas personalidades —não se reconhecia naquilo que nestas havia de vital e 

explosivo (Malabou, 1996). 

Esse seria o preço da plena identificação à lei e à purificação das contingências. Haveria 

algo de pétreo na substancialidade divina, algo de incompatível com o impulso à ação das 

individualidades humanas. Seria um erro, todavia, ler na divinização das temáticas escultóricas 

algo como uma condenação da corporeidade singular humana25. Trata-se, ao invés, de um 

elogio à errância constitutiva de sua normatividade, uma abertura para a mobilidade orgânica 

que lhe exigia ganhar corpo por meio da autoconsciência. 

Ao expressar o universal “cada um a seu modo”, as individualidades plásticas o 

transformam pelo atravessamento de suas contingências: contrariando a pura e passiva 

adequação entre exterior e interior dos deuses, a corporeidade dos agentes singulares assumiria 

e se produziria desde os tensionamentos imanentes a ela. Pois o que há de exemplar naqueles 

sujeitos é que antes de tudo eles injetaram negatividade no ethos grego. Elas incorporam-no no 

que possuía de mais decisivo, porém ainda latente. Porque foram capazes de nele se orientarem 

a partir de um desengajamento produtivo com suas normas, pela conquista da autoconsciência, 

não se deixaram saturar e enrijecer pelas leis imóveis de seu ethos. Há um tensionamento 

constante, ali. Como se a excepcionalidade grega estivesse justamente na iminência de 

 

25 Isso porque: “Essa tomada (Bemächtigung) da corporeidade constitui a condição do libertar-se da alma, de seu 

aceder à consciência subjetiva. Sem dúvida, em si, a alma individual já está corporalmente fechada: como ser vivo, 

eu tenho um corpo orgânico, e este não é algo estranho: antes, pertence à minha ideia [...], constitui minha singular 

vida-natural. Deve pois [...] declarar como completamente vazia a representação dos que creem que, a bem dizer, 

o homem não deveria ter corpo orgânico algum” (E §410 Z). 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

34 

confrontar-se com a atual configuração de sua forma de vida. Donde ainda não suportar a 

negatividade dentro de si mesma, e só conseguir ver “na diversidade, sua contradição” (PhG 

§2). 

Pois se a vida é infinitude, o organismo político grego falha não por estar próximo 

demais da natureza, e sim, por se afastar do que nela haveria de vivo. Nesse sentido o remédio 

que os românticos pensavam importar da Grécia era tão pouco afeito à singularidade concreta 

de organismos livres quanto a natureza esclarecida da qual queriam se curar.  A mesma 

desconfiança para com a infinitude da vida, representou-se na recusa a reconhecer grega a 

individualidade plástica em seu caráter explosivo. Em seus procedimentos de exaltação 

daquelas individualidades, os gregos mortificaram-nas. O mesmo mármoreH com o qual tais 

“artistas de si mesmos” foram erigidos em igualdade à objetividade pura dos deuses foi 

responsável por soterrá-los sob o ideal que alcançaram. Padeceram de seu sucesso. Lá onde a 

vida almejava multidiversificar-se, “criando a si a partir de si mesmos e configurando-se para 

o que eram e queriam ser”, foram petrificados pelas leis que ousaram singularizar (Ä, III, p. 

119-20). Se não havia espaço para estes “indivíduos únicos”, é porque não havia gramática para 

expressar a infinitude da vida que lhes era exigida. E não houve gramática para conjugar tal 

plasticidade singular pois não pode haver liberdade lá onde não há bios. 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ADORNO, T. Três estudos sobre Hegel. São Paulo: Editora Unesp, 2013. 

ADORNO, T.; HORKHEIMER, M. Dialética do esclarecimento. Rio de Janeiro: Zahar, 2006. 

BERNSTEIN, J. Torture and dignity: An essay on moral injury. Chicago: The Univ. of 

Chicago Press, 2015. 

BERNSTEIN, R. The vicissitudes of nature: from Spinoza to Freud. Hoboken: Polity, 2023. 

BRANDOM, R. Tales of the mighty dead: historical essays on the metaphysics of 

intentionality. Harvard Univ. Press, 2002. 

BRINKMANN, K. Hegel on the animal organism. Laval théologique et philosophique, v. 52, 

p. 135-154, 1996. Disponível em:https://doi.org/10.7202/400975ar. 

BROWN, R.; HODGSON, P. (2011). Editorial Introduction. In: HEGEL, F. Lectures on the 

philosophy of world history, v. I. Oxford: Oxford Univ. Press, 2011. 

CAMPELLO, Filipe. Die Natur der Sittlichkeit: Grundlagen einer Theorie der 

Institutionen nach Hegel. Bielefield: Transcript, 2015. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

35 

DRYDEN, J. Hegel’s Anthropology: Transforming the Body. In STEIN, S.; WRETZEL, J. 

(Ed.). Hegel's Encyclopedia of the philosophical sciences: a critical guide. Cambridge 

University Press, 2021. 

GAMBAROTTO, A. An Unstable Middle Position The Kantian Account of Teleology and its 

Controversial Legacy. Estudos Kantianos [EK], Marília, SP, v. 5, n. 2, p. 91-104, 2018. 

Disponível em: https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/ek/article/view/7568.  

GAMBAROTTO, A.; MOSSIO, M. Enactivism and the Hegelian Stance on Intrinsic 

Purposiveness. Phenomenology and the Cognitive Sciences. v. 23, n. 1, p. 155-177, 2024. 

Disponível em: https://doi.org/10.1007/s11097-022-09823-9.  

HEGEL, F. Cursos de estética I. São Paulo: Edusp, 2001. 

HEGEL, F. Cursos de estética III. São Paulo: Edusp, 2001. 

HEGEL, F. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830). 

Hamburgo: Felix Meiner, 1991. 

HEGEL, F. Fenomenologia do espírito. Petrópolis: RJ, 2014. 

HEGEL, F. Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte, Berlin 1822-3. 

Hamburgo: Felix Meiner, 1996. 

HONNETH, A. Pathologies of reason: on the legacy of Critical Theory. Nova Iorque: 

Columbia Univ. Press, 2009. 

KANT, I. Crítica da faculdade de julgar. Petrópolis, RJ: Vozes, 2016. 

KHURANA, T. Life and autonomy: forms of self-determination in Kant and Hegel. In: 

KHURANA, T. (ed.). The Freedom of Life: Hegelian Perspectives. Berlin, Germany: August 

Verlag, 2013. 

LATOUR, B. Jamais fomos modernos: ensaio de antropologia simétrica. São Paulo: Ed. 34, 

2019. 

MALABOU, C. The future of Hegel: Plasticity, temporality and dialectic. Nova Iorque: 

Routledge, 1996. 

Ng, K. Hegel’s concept of life: Self-consciousness, freedom, logic. Oxford: Oxford Univ. 

Press, 2020. 

NOBRE, M. Como nasce o novo: experiência e diagnóstico de tempo na Fenomenologia do 

Espírito de Hegel. São Paulo: Todavia, 2018. 

NOË, A. Strange tools: Art and human nature. Nova Iorque: Hill and Wang, 2016. 

NOVAKOVIC, A. Hegel’s Anthropology. In: MOYAR, D. The oxford handbook of Hegel. 

Oxford University Press, 2017. 

NOVAKOVIC, A. Hegel’s real habits. European Journal of Philosophy. n. 27, v. 4, p. 882–

897, 2019. Disponível em: https://doi.org/10.1111/ejop.12451.  

PENNYCOOK, P. “Pensar a pura vida”: dialética como crítica gramatical. Revista Estudos 

Hegelianos. n. 38, p. 110-139, 2024. Disponível em: https://doi.org/10.70244/reh.v21i38.532 

PINKARD, T. Hegel’s naturalism: mind, nature, and the Final Ends of Life. Oxford: 

Oxford Univ. Press, 2012. 

PINKARD, T. Hegel’s Phenomenology: the sociality of reason. Cambridge: Cambridge Univ. 

Press, 1994. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 
ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

36 

REDDING, P. The Significance of Plato for a “Disenchanted Aristotelian” Reading of Hegel’s 

Philosophy of Right. In: MOYAR, D.; WALSH, K.; RAND, S. (org.). Hegel’s Philosophy of 

Right. Routledge, 2022. https://doi.org/10.4324/9781003081036-13.  

TESTA, I. Expressive Embodiment: Hegel, Habitual Agency and the Shortcomings of 

Normative Expressivism. Hegel Bulletin. n. 42, v.1, p. 114-132, 2020. 

TRISOKKOS. The Stubbornness of Nature in Art: A Reading of §§556, 558 and 560 of Hegel’s 

Encyclopedia. In: STEIN, S.; WRETZEL, J. (ed.). Hegel's Encyclopedia of the Philosophical 

Sciences: A Critical Guide. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2021. 


