
ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

* Artigo recebido em 02/12/2024 . Aprovado em 29/10/2025. 

** Doutor em Literatura Brasileira pela UFMG. ORCID: 0000-0002-8346-7030. E-mail: 

luizpaixaoteatro@gmail.com. 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

 

FORMA E CONTEÚDO NA POÉTICA MATERIALISTA E 

DIALÉTICA DE MIKHAIL BAKHTIN* 

 

 

Luiz Borges** 

 

Resumo: A Poética de Mikhail Bakhtin (1895-1975) compreende a relação de indissolubilidade 

entre a forma e o conteúdo na construção do objeto estético. Em seu trabalho “O problema do 

conteúdo, do material e da forma na criação literária”, escrito em 1924, apresenta-nos uma 

profunda e rica discussão sobre o tema, considerando o objeto estético e a obra artística como 

sustentados por três pilares fundamentais: o conhecimento, a ética e a arte. Ao refletir sobre os 

processos de criação, o presente trabalho busca contribuir, numa perspectiva bakhtiniana, para 

o entendimento do caráter social da criação artística, uma vez que esta somente se realiza na 

configuração das relações humanas objetivas, por meio da dialética forma / conteúdo, sempre 

observada sob a óptica da responsabilidade do ato ético e estético.  

 

Palavras-chave: Arte e literatura; Ato ético; Crítica marxista; Dialética materialista.  

 

 

 

FORM AND CONTENT IN MATERIALIST AND DIALECTIC 

POETICS OF MIKHAIL BAKHTIN 

 

Abstract: Mikhail Bakhtin's Poetics (1895-1975) comprises the indissolubility relationship 

between form and content in the construction of the aesthetic object. In his work “The problem 

of content, material and form in literary creation”, written in 1924, presents us a deep and rich 

discussion on the subject, considering the aesthetic object and the artistic work as supported by 

three fundamental pillars: the knowledge, ethics and art. By reflecting on the processes of 

creation, the present work seeks to contribute, from a bakhtinian perspective, to the 

understanding of the social character of artistic creation, since it only takes place in the 

configuration of objective human relations, through the form / content dialectic, always 

observed from the perspective responsibility for the ethical act and aesthetic act. 

 

Keywords: Art and Literature; Ethical act; Marxist critique; Materialist dialectics 

  



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

2 

1. ARTE, REALIDADE E CONSCIÊNCIA ESTÉTICA 

A confirmação da presença da realidade no interior da obra literária não é, como se 

poderia supor, privilégio do realismo/naturalismo (o que se daria por uma proximidade ao 

referente); a realidade se impõe e se configura na obra porque a mimesis ao operar a 

transfiguração não consegue separar o que é matéria representável daquilo que o 

condicionamento histórico agrega à forma artística, independente da vontade e da consciência 

do seu criador1. A transfiguração do objeto natural e o seu deslocamento para o interior da obra 

literária não se limitam a ele, objeto, exclusivamente; um processo bem mais complexo se 

efetiva nessa operação, pois, o objeto mimetizado não se desvincula de vestígios da realidade 

que permanecem presos a ele e alteram o seu constructo: não há, portanto, como separar, ainda 

que o escritor o intente fazer, objeto artístico e realidade social, uma vez que esta condiciona a 

sua própria representação. 

O que define o caráter da arte não está limitado à presença decalcada da realidade 

objetiva em seu interior, uma vez que não é o fato em si que define o valor da matéria literária: 

a obra de arte, em todo o seu espectro, somente se realiza segundo seus próprios parâmetros de 

configuração estética e formal. A experiência humana, esteticamente configurada como 

expressão artística de sua relação com a realidade objetiva, em suas mais amplas manifestações, 

revela que a presença da realidade na arte se efetiva por meio de uma dialética em que o 

conteúdo, ainda que determine a forma nela se constitui em sua expressividade. Assim, a 

realidade oferece os elementos fundamentais – agora, esteticamente transfigurados – que 

organizam a obra, fazem parte de sua estrutura orgânica, motivadora das relações sociais 

dramatizadas.  

[...] a realidade, preexistente ao ato, identificada e avaliada pelo 

comportamento, entra na obra (mais precisamente, no objeto estético) e 

torna-se então um elemento constitutivo indispensável. Neste sentido, 

podemos dizer: de fato a vida não se encontra só fora da arte, mas também 

nela, no seu interior, em toda plenitude do seu peso axiológico: social, 

político, cognitivo ou outro que seja. A arte é rica, ela não é seca nem 

especializada; o artista é um especialista só como artesão, isto é, só em relação 

ao material. Naturalmente, a forma estética transfere essa realidade conhecida 

e avaliada para um outro plano axiológico, submete-a a uma nova unidade, 

ordena-a de modo novo: individualiza-a, concretiza-a, isola-a, arremata-a, 

mas não recusa a sua identificação nem a sua valoração: é justamente sobre 

 

1 Esse processo ocorre também nas obras não miméticas, pois mesmo elas não conseguem separar o objeto estético 

de seu condicionamento histórico e social. Sobre o tema, conf. SCHWARZ, Roberto. As ideias fora de lugar. In: 

SCHWARZ, Roberto. Ao vencedor as batatas: forma literária e processo social nos inícios do romance brasileiro. 

São Paulo: Duas Cidades; Ed. 34, 2000, p. 9-31. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

3 

elas que se orienta a forma estética realizante (Bakhtin, 2010b, p. 33, grifos 

do autor). 

Ainda que a arte se manifeste no contexto das relações humanas, as quais, num 

movimento dialético, serão objeto de sua expressão, não pode ser compreendida apenas como 

produto social, pois sua realização é resultante da atividade criadora do indivíduo-artista, que 

se manifesta enquanto ser social. Na unidade dialética autonomia e condicionamento, a arte se 

impõe por uma necessidade do ser humano de compreender sua própria existência e a 

complexidade do meio em que vive. A autonomia da arte não implica seu aparente afastamento 

da realidade, uma vez que arte e realidade não se separam; e, sob o risco de negar-se a si mesma, 

não pode deixar de ser um processo de configuração para se tornar alienação. Justificar-se 

através de uma pretensa autonomia permitiu a muitos artistas afastarem-se da realidade, sem 

compreender os mecanismos econômicos e políticos que a constituem e que são parte do 

sistema coercitivo e autoritário que lhes determina essa mesma visão. Não existe arte alijada 

das relações humanas, por mais abstrata que se pretenda, pois são elas que criam as condições 

adequadas para a expressão artística, revelando um indivíduo capaz de se projetar sobre a 

natureza, imprimindo-lhe um caráter estético. Bakhtin parece deixar patente que a autonomia 

da arte não implica sua alienação frente à realidade concreta. 

Nenhum valor cultural, nenhum ponto de vista criador pode e deve 

permanecer ao nível da simples manifestação, do fato puro de ordem 

psicológica e histórica; somente uma definição sistemática na unidade 

semântica da cultura superará o caráter fatual do valor cultural. A autonomia 

da arte é baseada e garantida pela sua participação na unidade da cultura, tanto 

que a definição sistemática ocupa aqui um lugar não só singular, mas também 

indispensável e insubstituível; caso contrário essa autonomia seria 

simplesmente arbitrária (Bakhtin, 2010b, p. 16, grifo do autor). 

Por outro lado, a consciência artística se constrói por meio da compreensão de que a arte 

se configura em sua estreita relação com as condições objetivas em que vive o ser humano. 

Assim como o homem não está alheio aos fatores econômicos, sociais e políticos da sociedade, 

a obra de arte autêntica2 reconhece no homem não apenas o objeto, mas, também, o sujeito do 

 

2 O conceito de “obra de arte autêntica”, deve ser, aqui, entendido de acordo com Lukács (2010, p. 270-271): “[...] 

a arte é uma forma particular de reflexo da realidade; e, quando se trata de um artista autêntico, ele reflete o 

movimento desta realidade, sua direção, suas orientações essenciais na existência, na permanência e na 

transformação. Além disso, este reflexo – mais uma vez, se estivermos diante de um artista autêntico – é, na 

maioria dos casos, mais amplo e mais profundo, mais rico e mais verdadeiro do que a intenção, a vontade, a decisão 

subjetiva que o criaram. A grande arte, a arte do grande artista, é sempre mais livre do que ele mesmo crê e sempre; 

é mais livre do que parecem indicar as condições sociais de sua gênese objetiva. Esta arte é mais livre justamente 

porque está mais profundamente ligada à essência da realidade, muito mais do que fazem supor os atos que se 

manifestam em sua gênese subjetiva e objetiva. [...] a arte sempre faz parte da vida social. [...] A necessidade da 

 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

4 

seu momento histórico. A alienação se manifesta na tentativa, mesmo que inconsciente, de se 

negar a relação da arte com a realidade objetiva. A alienação cria uma aberração nos aspectos 

estruturantes da obra de arte: sua forma e seu conteúdo deixam de ser reconhecíveis, pois não 

estabelecem vínculo com as forças que os determinam.  

[...] a obra [...] é viva e literariamente significativa numa determinação 

recíproca, tensa e ativa com a realidade valorizada e identificada pelo ato. 

Naturalmente, a obra é viva e significativa enquanto obra de arte, não no nosso 

psiquismo; nele ela também está apenas empiricamente presente como um 

processo psíquico, localizado no tempo e regido por leis psicológicas. A obra 

é viva e significante do ponto de vista cognitivo, social, político, econômico e 

religioso num mundo também vivo e significante (Bakhtin, 2010b, p. 30). 

A consciência, como produto das relações sociais objetivas, modela e atua diretamente 

na realização da obra de arte, uma vez que ao falar de consciência artística não há como 

desvincular sua compreensão da consciência do indivíduo social. A consciência artística é, 

portanto, e também, consciência social; da mesma maneira, a alienação artística se revela no 

não reconhecimento do artista em sua obra. Para melhor compreender esse aspecto na Poética 

de Bakhtin, é necessário visitar formulações teóricas sobre alienação e consciência, para a partir 

daí estabelecer as relações do artista com o produto do seu trabalho.  

Ao viver do trabalho alienado, o ser humano aliena-se da sua própria relação 

com a natureza, pois é através do trabalho que o ser humano se relaciona com 

a natureza, a humaniza e assim pode compreendê-la. Vivendo relações em que 

ele próprio se coisifica, onde o produto de seu trabalho lhe é algo estranho e 

que não lhe pertence, a natureza se distancia e se fetichiza. [...] O trabalho 

transforma-se, deixa de ser a ação própria da vida para se converter num “meio 

de vida”. [...] Alienando-se da atividade que o humaniza, o ser humano se 

aliena de si próprio (autoalienação). [...] Alienando-se de si próprio como ser 

humano, tornando-se coisa (o trabalho não me torna um ser humano, mas é 

algo que eu vendo para viver), o indivíduo afasta-se do vínculo que o une à 

espécie. Em vez de o trabalho tornar-se um elo do indivíduo com a 

humanidade, a produção social da vida, metamorfoseia-se um meio individual 

de garantir a própria sobrevivência particular (Iasi, 2011, p. 21-22). 

A dialética consciência e alienação trava um embate no interior do artista, e se manifesta 

em sua própria obra, pois o seu vínculo com o objeto estético, produto do seu trabalho, poderá 

estar comprometido de maneira bastante significativa, caso a alienação supere sua consciência, 

pois a alienação artística é também a alienação do ser social.  

 

repercussão, tanto do ponto de vista da forma quanto do conteúdo, é a característica inseparável, o traço essencial 

de toda obra de arte autêntica em todos os tempos. A relação entre a obra e seu público – ou seja, uma determinada 

sociedade, ou uma parte historicamente determinada desta sociedade – não é algo que se acrescente posteriormente, 

de maneira mais ou menos acidental, à obra subjetivamente criada e objetivamente existente. Esta relação é a base 

construtiva, o fator efetivo da obra, tanto em sua gênese quanto em sua existência estética”.   



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

5 

[...] a consciência artística é [...] consciência de um indivíduo (o artista) que 

vive em uma determinada sociedade, sujeito a injunções de toda espécie, 

vinculado a uma determinada classe social, sujeito à pressão de condições 

econômicas e obrigado a trabalhar dentro de uma determinada linha de 

condições culturais. De modo que, embora a consciência artística possa 

superar os limites de uma consciência filosófica e política alienada, ela muito 

frequentemente é atingida pelas consequências das deformações ideológicas 

do artista. [...] A alienação na arte não atinge primeiro o conteúdo para depois 

atingir a forma; também não atinge primeiro a forma para depois atingir o 

conteúdo. [...] a alienação da consciência artística atinge tanto a forma quanto 

o conteúdo – atinge a organicidade que os une (Konder, 2009, p. 174-176, 

grifos do autor). 

Da mesma maneira que o homem está na arte, a arte numa contrapartida dialética está 

na vida. Quando isso não se efetiva, o que se evidencia é um processo de alienação do artista, 

pois “entre eles, não há unidade e interpenetração do interno na unidade do indivíduo” (Bakhtin, 

2010a, p. XXXIII); se não há interação arte e vida, o que se tem é uma obra em que a forma, 

destituída de conteúdo, rompendo com a unidade fundamental de expressão e contemplação 

estética, não se realiza plenamente. 

O conteúdo não pode ser puramente cognitivo, completamente privado do 

elemento ético: ademais, pode-se dizer que é ao campo ético que pertence a 

primazia essencial do conteúdo. A forma artística não pode realizar-se em 

relação ao conceito puro e ao juízo puro: o elemento puramente cognitivo 

permanecerá inevitavelmente isolado na obra de arte como um prosaísmo não 

dissolvido. Tudo o que é conhecido deve ser posto em correlação com o 

mundo onde se realiza a ação humana, deve estar intimamente ligado à 

consciência agente; é apenas por este caminho que ele pode entrar na obra de 

arte (Bakhtin, 2010b, p. 39). 

O reconhecimento do artista em sua obra, por meio de sua consciência, define a 

complexidade da relação arte e vida, e deve ser compreendida como a conjunção inseparável 

entre conhecimento, ética e arte. 

Na forma eu encontro a mim mesmo, minha atividade produtiva de 

formalização axiológica, eu sinto vivamente meu movimento de criador do 

objeto, sendo que não só na primeira criação, não só na execução pessoal, mas 

também na contemplação da obra de arte: eu devo experimentar-me, numa 

certa medida, como criador da forma, para realizar inteiramente uma forma 

artisticamente significante enquanto tal. Nisso está a diferença essencial entre 

a forma artística e a cognitiva: esta última não tem autor-criador: a forma 

cognitiva eu a encontro no objeto, nela não encontro nem a mim mesmo, nem 

a minha atividade criadora (Bakhtin, 2010b, p. 58, grifos do autor). 

A consciência artística, valor fundamental para qualquer discussão em torno do 

pensamento bakhtiniano, deve ser entendida como a representação estética da consciência 

social do artista. Todos os nossos atos exigem uma responsabilidade a que o artista criador não 

pode se negar, sua existência não está para além da realidade objetiva com a qual se compromete 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

6 

ética e moralmente, considerando que “cada um dos meus pensamentos, com seu conteúdo, é 

um ato singular responsável meu; é um dos atos de que se compõe a minha vida singular inteira 

como agir ininterrupto”. (Bakhtin, 2017, p. 44) A responsabilidade do artista é condicionada 

pela responsabilidade social do cidadão, que através do seu ato criativo constrói a expressão 

artística do comportamento humano em suas relações sociais concretas. 

O ato deve encontrar um único plano unitário para refletir-se em ambas as 

direções, no seu sentido e em seu existir; deve encontrar a unicidade de uma 

responsabilidade bidirecional, seja em relação ao seu conteúdo 

(responsabilidade especial), seja em relação ao seu existir (responsabilidade 

moral), de modo que a responsabilidade moral deve ser um momento 

incorporado de uma única e unitária responsabilidade moral. Somente assim 

se pode superar a perniciosa separação e a mútua impenetrabilidade entre 

cultura e vida (Bakhtin, 2017, p. 43-44, grifo meu). 

Não há como ignorar a consciência artística do criador como fator distintivo em uma 

obra na qual se pretende a configuração e representação da realidade objetiva, e da pessoa 

humana como objeto de análise em seu comportamento social.3 O social e o histórico tornam-

se, portanto, parte estruturante da forma literária, não apenas como estímulos iniciais de 

configuração artística; sua organização interna interfere decisivamente na composição e nas 

ações do personagem, bem como em suas relações com o outro e com as circunstâncias sociais, 

políticas e econômicas pelas quais se movimenta. Seu comportamento é configurado, e por ele 

se manifesta, numa interação estético-filosófica entre os fatores sociais que o condicionam, e 

os artísticos que o representam esteticamente. 

  

 

3 “[...]Bakhtin distingue ato de ação. A ação é um comportamento qualquer que pode ser até mecânico ou 

impensado. O ato é responsável e assinado: o sujeito que pensa um pensamento assume que assim pensa face ao 

outro, o que quer dizer que ele responde por isso. Uma ação pode ser uma impostura: não me responsabilizo por 

ela e não a assino. Ao contrário, escondo-me nela. O ato é um gesto ético no qual o sujeito se revela e se arrisca 

inteiro. Pode-se mesmo dizer que ele é constitutivo de integridade. O sujeito se responsabiliza inteiramente pelo 

pensamento. Mais do que ser responsável pelo que pensa, o sujeito não pensa isto assim como poderia pensar 

aquilo. Não é uma mera opinião. Do lugar de onde pensa, do lugar de onde vê, ele somente pode pensar aquele 

pensamento. [...] o ato de pensar um pensamento é necessário não por uma necessidade lógica, mas por uma 

necessidade ética [...] (Amorim In: Brait, 2009, p. 22-23, grifos da autora). 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

7 

2. BAKHTIN E O PÓS-MODERNISMO 

O pós-modernismo não é um movimento natural e inevitável da humanidade, devendo 

ser entendido, portanto, como resultado da concretização de um estágio mais avançado do 

capitalismo, que se alimenta da alienação como fator de dominação. Para deslegitimar qualquer 

possibilidade de contestação objetiva de suas ações, fez-se necessário criar artifícios que as 

justificam sem, contudo, necessitar elaborar um discurso político afirmativo de sua hegemonia, 

travestindo-o, assim, com uma nova roupagem como sendo um sistema “a-ideológico”. Tal 

sistema afirma-se por uma suposta ausência de suas contradições e negação do chamado viés 

ideológico, insistentemente creditado à esquerda política. 

A negação assinalada pressupõe a negação da totalidade e, ato contínuo, a negação da 

própria realidade objetiva. Lyotard afirma que “considera-se ‘pós-moderna’ a incredulidade em 

relação aos metarrelatos” (Lyotard, 1986, p. xvi), e acrescenta que “o grande relato perdeu sua 

credibilidade, seja qual for o modo de unificação que lhe é conferido: relato especulativo, relato 

de emancipação” (Lyotard, 1986, p. 69). No bojo dessa investida, tornou-se fundamental negar 

o senso de realidade objetiva, transformando-a em apenas linguagem/discurso, que se constrói 

de acordo com a necessidade do momento, e não por meio do confronto de dados concretos que 

se sobrepõem às tentativas de sua negação. Da mesma maneira, a negação da História pretende 

nos colocar em um presente absoluto, que nega sua interação dialética com o passado, o que 

implica, de alguma maneira, negar os movimentos de confronto com o próprio capitalismo, 

particularmente, os momentos em que se agudizam a ameaças de transformação social mais 

profundas. Sacrifica a verdade concreta em favor de uma verdade falaciosa, que não supera os 

limites do próprio discurso que tenta sustentar suas contradições. 

Pós-modernidade é uma linha de pensamento que questiona as noções 

clássicas de verdade, razão, identidade e objetividade, a ideia de progresso ou 

emancipação universal, os sistemas únicos, as grandes narrativas ou os 

fundamentos definitivos de explicação. Contrariando essas normas do 

iluminismo, vê o mundo como contingente, gratuito, diverso, instável, um 

conjunto de culturas ou interpretações desunificadas gerando um certo grau 

de ceticismo em relação à objetividade da verdade, da história e das normas, 

em relação às idiossincrasias e coerências de identidades (Eagleton, 1998, p. 

7). 

O pós-modernismo tem deformado sistematicamente o pensamento bakhtiniano sobre a 

arte, particularmente no que concerne à literatura, em todas as suas formas de expressão. Um 

conjunto bastante amplo de conceitos e reflexões, formulados a partir de suas relações com a 

realidade, são deslocados para um lugar de abstração, com o claro objetivo de serem adaptados 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

8 

aos interesses de uma ideologia que quer negar a si mesma enquanto ideologia, por meio da 

negação da realidade e da própria História.  

A inspiração que ignora a vida e é ela mesma ignorada pela vida não é 

inspiração mas obsessão. [...] é mais fácil criar sem responder pela vida e mais 

fácil viver sem contar com a arte. Arte e vida não são a mesma coisa, mas 

devem tornar-se algo singular em mim, na unidade da minha reponsabilidade 

(Bakhtin, 2010a, p. XXXIV). 

Assim observado, para Bakhtin, a estreita relação entre arte e realidade implica a postura 

do artista responder à vida de maneira estética, comprometido em apresentar uma obra que 

possa expressar, por meio de sua organização interna, as profundas contradições do homem 

social, que, naturalmente, se opõe ao conceito de eterno humano. Somente uma visão mais 

ampla da arte, e tendo como base a “orientação estético-geral e sistemático-filosófica [que visa 

a] unidade da arte – como domínio de uma única cultura humana” (Bakhtin, 2010b, p. 16-17), 

é capaz conferir ao artista e à sua obra a autonomia necessária para a “realização artística de 

um acontecimento histórico ou social” (Bakhtin, 2010b, p. 24). Bakhtin não poupa suas críticas 

quando afirma que “a pesquisa só se sente segura quando se move na própria periferia da obra 

de arte, ela se esquiva de todos os problemas que conduzem a arte para a grande estrada da 

cultura humana una, e que são insolúveis fora de uma orientação filosófica”(Bakhtin, 2010b, p. 

17). 

Sem pretender extrapolar os objetivos do presente trabalho, mas procurando entender o 

pensamento bakhtiniano e, por meio dele, compreender o atual movimento de parte significativa 

da chamada literatura contemporânea brasileira, é possível confirmar que os seus escritos de 

1924 continuam vivos e pulsantes4. Ao contrapor o conceito de arte como acontecimento 

histórico e social ao projeto pós-modernista, que afirma que “o escritor contemporâneo parece 

estar motivado por uma grande urgência em se relacionar com a realidade histórica, estando 

consciente, entretanto, da impossibilidade de captá-la na sua especificidade atual, em seu 

presente” (Schollhammer, 2009, p. 10, grifo meu), é possível afirmar que a contradição 

falaciosa observada no texto acima, visa construir um projeto literário que, ao defender a 

“realidade histórica” afirma a negação da própria História, sem compreender que a realidade 

não está, em momento algum, apartada de suas relações com o passado, insistindo que “o 

presente contemporâneo é a quebra da coluna vertebral da história e já não pode oferecer nem 

 

4 O artigo de Bakhtin, aqui analisado, foi escrito com intuito de se contrapor à teoria do “método formal”, 

apresentada pelos formalistas russos, particularmente o artigo de V. Jirmunski, e que serviu de parâmetro para 

todo um estudo sobre o fazer literário. Conf. Boris Eikhenbaum: “A teoria do ‘método formal’”, e, particularmente, 

Viktor Jirmunski: “Sobre a questão do ‘método formal’” (Eikhenbaum et al, 1971, p. 3-38, 57-70).  



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

9 

repouso, nem conciliação” (Schollhammer, 2009, p. 12). O teórico deixa patente que o que 

vivemos hoje se apresenta apenas como produto da realidade imediata. Não há como negar a 

existência de um movimento dialético em que a presentificação do passado e a historicização 

do presente constroem as concretas relações a que estamos subordinados socialmente, e 

apresentam uma possibilidade de construção de um futuro, que pretendemos seja a superação 

desse mesmo momento. É nesse sentido que o pós-modernismo atua na perspectiva de 

construção do homem em geral, ou seja, aquele que é apenas por suas motivações interiores, 

que nega a própria realidade por não compreender que ela está em constante transformação, 

assim como ele próprio: reconhecendo a realidade como dada, o homem em geral se torna refém 

de sua alienação. 

Uma premissa que acompanha o pensamento bakhtiniano é a de que não existe obra de 

arte neutra, pois esta somente poderia ser encontrada no psiquismo de quem assim deseja 

fantasiá-la; a obra de arte está circunscrita nos limites das relações humanas concretas, 

influenciada em sua configuração por fatores determinantes da “realidade da vida cotidiana, 

realidade econômica, social, política e sobretudo moral” (Bakhtin, 2010b, p. 30). A obra de 

arte, como fenômeno do domínio da cultura, é produto do seu tempo, e através da unidade 

dialética das formas, contribui para consolidar uma compreensão crítica da realidade. 

Não se deve, porém, imaginar o domínio da cultura como uma entidade 

espacial qualquer, que possui limite, mas que possui também um território 

interior. Não há território interior no domínio da cultura: ele está inteiramente 

situado sobre fronteiras, fronteiras que passam por todo lugar, através de cada 

momento seu, e a unidade sistemática da cultura se estende aos átomos da vida 

cultural, como o sol se reflete em cada gota. Todo ato cultural vive por 

essência sobre fronteiras: nisso está sua seriedade e importância; abstraído da 

fronteira, ele perde terreno, torna-se vazio, pretensioso, degenera e morre 

(Bakhtin, 2010b, p. 29). 

 

3. FORMA E CONTEÚDO: HIERARQUIA OU DIALÉTICA? 

A responsabilidade do ato se manifesta nas relações do ser humano em sua convivência 

em sociedade, orientada por sua consciência ética, que, como foi demonstrado, se reflete em 

sua consciência estética. Não existe, portanto, como formas dicotômicas, uma consciência 

estética apartada de sua consciência ética. Sempre se orientando pelos três pilares que 

organizam a cultura – conhecimento, ética e arte –, a Poética de Bakhtin concebe que  

Na obra de arte existem como que dois poderes e duas ordens legais por eles 

determinadas: cada elemento pode ser definido em dois sistemas axiológicos, 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

10 

o do conteúdo e o da forma, pois em cada momento significante ambos os 

sistemas encontram-se numa interação essencial e axiologicamente tensa. Mas 

é natural que a forma estética envolva por todos os lados a eventual lei interna 

do ato e do conhecimento, subordinando-a à sua; apenas nessa condição nós 

podemos falar da obra como sendo artística (Bakhtin, 2010b, p. 38). 

A atividade estética, no âmbito da literatura, se realiza através de um modo específico 

de transposição das relações em sociedade para um lugar em que a composição literária 

configura artisticamente os signos linguísticos, e os organiza a partir da capacidade do escritor 

em conferir a cada um deles uma forma artisticamente expressiva. 

[...] o artista trabalha a língua mas não como língua: como língua ele a supera, 

pois ela não pode ser interpretada como língua em sua determinidade 

linguística (morfológica, sintática, léxica, etc.), mas apenas na medida em que 

ela venha a tornar-se meio de expressão artística (a palavra deve deixar de ser 

sentida como palavra). O poeta não cria no mundo da língua, ele apenas usa a 

língua (Bakhtin, 2010a, p. 178). 

A língua esteticamente transfigurada deixa de ser língua para se tornar objeto artístico, 

pois adquire novas significações que estão para além do seu significado enquanto material 

linguístico de comunicação objetiva; sua subjetividade estético-artística lhe confere novos 

valores e novas possibilidades de expressão, o que nos permite “compreender o objeto estético 

na sua singularidade e estrutura puramente artística” (Bakhtin, 2010b, p. 22). A arte, numa 

dialética com o conhecimento e a ética, empenha-se na “superação do material [...] numa 

possível determinação extraestética dele [...] a consciência criadora do autor-artista nunca 

coincide com a consciência linguística, a consciência linguística é apenas um elemento, um 

material, totalmente guiado pelo desígnio puramente artístico” (Bakhtin, 2010a, p. 178). Com 

essa percepção, e sendo as relações humanas constituídas no plano das relações sociais que as 

condicionam historicamente, e a arte uma expressão do indivíduo em sua convivência em 

sociedade, Bakhtin afirma que 

[...] a forma estética transfere essa realidade conhecida e avaliada para um 

outro plano axiológico, submete-a, isola-a, arremata-a, mas não recusa a sua 

identificação nem a sua valoração: é justamente sobre elas que se orienta a 

forma estética realizante. A atividade estética não cria uma realidade 

inteiramente nova. Diferentemente do conhecimento e do ato, que criam a 

natureza e a humanidade social, a arte celebra, orna, evoca essa realidade 

preexistente do conhecimento e do ato – a natureza e a humanidade social – 

enriquece-as e completa-as, e sobretudo ela cria a unidade concreta e intuitiva 

desses dois mundos, coloca o homem na natureza compreendida como seu 

ambiente estético, humaniza a natureza e naturaliza o homem (Bakhtin, 

2010b, p. 33, grifos do autor). 

O objeto artístico somente se realiza por meio de um jogo em que forma e conteúdo 

estabeleçam uma convivência de mútua determinação. Não existe hierarquia numa relação que 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

11 

é dialeticamente organizada – existe, sim, acúmulo que visa a transformação da quantidade em 

qualidade, que se caracteriza como superação dialética, criando uma nova relação de equilíbrio 

e luta, ou seja, uma síntese provisória5. Suas partes não são conceitos abstratos, mas 

representação estética de comportamentos e relações que se realizam por meio da transfiguração 

artística, na qual o conteúdo compõe o seu escopo e a forma o torna acessível à contemplação, 

não havendo, assim, possibilidade de ruptura que não comprometa sua realização estética. 

[...] na obra de arte, o conteúdo se apresenta totalmente formalizado, 

inteiramente encarnado, caso contrário ele seria um mau prosaísmo, um 

elemento não dissolvido no todo artístico. [...] o conteúdo e a forma se 

interpenetram, são inseparáveis, porém, também são indissolúveis para a 

análise estética, ou seja, são grandezas de ordem diferente: para que a forma 

tenha significado puramente estético, o conteúdo que a envolve deve ter um 

sentido ético e cognitivo possível, a forma precisa do peso extra estético do 

conteúdo, sem o qual ela não pode realizar-se enquanto forma (Bakhtin, 

2010b, p. 36-37). 

As reflexões de Bakhtin, no que diz respeito ao objeto artístico e sua configuração, se 

orientam pela concepção dialética que se verifica na relação forma e conteúdo e seu processo 

de mútua determinação, devendo ser compreendido nos limites do conjunto que envolve o 

conhecimento, a ética e o estético. Para ele, não é possível a existência de uma arte autêntica 

fora dessa condição. 

[...] fora da relação com o conteúdo, ou seja, com o mundo e os seus 

momentos, mundo como objeto do conhecimento e ato ético, a forma não pode 

ser esteticamente significante, não pode realizar suas funções fundamentais. 

A posição do autor-artista e sua tarefa artística podem e devem ser 

compreendidas no mundo em relação com todos os valores do conhecimento 

e do ato ético. [...] A forma esteticamente significante é a expressão de uma 

relação substancial com o mundo do conhecimento e do ato (Bakhtin, 2010b, 

p. 35). 

A obra literária não reproduz a realidade como cópia exata e acabada, mas configura um 

conteúdo que numa constante dialética se manifesta na forma ao mesmo tempo em que a define, 

imprimindo nela os limites de sua própria expressão. A forma não é absolutamente livre em sua 

configuração, assim como o conteúdo não se expressa por si mesmo. No percurso do objeto 

natural até sua representação artística, há um processo de transformação em que novas 

significações lhe são atribuídas. A dinâmica própria da realidade objetiva proporciona novas 

modalizações desses procedimentos específicos de confecção literária, que jamais serão 

 

5 “A síntese é a visão de conjunto que permite ao homem descobrir a estrutura significativa da realidade com que 

se defronta, numa situação dada. E é essa estrutura significativa – que a visão de conjunto proporciona – que é 

chamada de totalidade. A totalidade é mais do que a soma das partes que a constituem” (Konder, 1981, p. 37, grifo 

do autor). 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

12 

inalteráveis, pois condicionados em sua relação dialética com a história: se a realidade se 

modifica, a forma também se modifica.  

A forma não pode ser entendida independentemente do conteúdo, mas não 

pode ser independente da natureza do material e dos procedimentos por ele 

condicionados. Ela é condicionada a um dado conteúdo, por um lado, e à 

peculiaridade do material e aos meios de sua elaboração, por outro. O desígnio 

artístico puramente material é uma experiência técnica. O procedimento 

artístico não pode ser apenas um procedimento de elaboração do material 

verbal (o dado linguístico das palavras), deve ser antes de tudo um 

procedimento de elaboração de um determinado conteúdo, mas neste caso 

com o auxílio de um material determinado (Bakhtin, 2010a, p. 177-179). 

A compreensão de que o conteúdo da obra estética somente poderá ser apreciado através 

de sua forma, e não como discurso teórico, uma vez que é a forma que lhe confere o caráter 

artístico, está intimamente vinculada à compreensão de que a forma apartada do conteúdo não 

subsiste enquanto objeto estético, pois sua realização somente se concretiza como expressão do 

conteúdo que a determina. 

[...] chamamos de conteúdo da obra de arte (mais precisamente, do objeto 

estético) à realidade do conhecimento e do ato estético, que entra com sua 

identificação e avaliação no objeto estético e é submetida a uma unificação 

concreta, intuitiva, a uma individualização, a uma concretização, a um 

isolamento e a um acabamento, ou seja, a uma formalização multiforme com 

a ajuda de um material determinado. O conteúdo representa o momento 

constitutivo indispensável do objeto estético, ao qual é correlativa a forma 

estética que, fora dessa relação, em geral, não tem nenhum significado. Fora 

da relação com o conteúdo, ou seja, com o mundo e os seus momentos, mundo 

como objeto do conhecimento e do ato estético, a forma não pode ser 

esteticamente significante, não pode realizar suas funções fundamentais 

(Bakhtin, 2010b, p. 35, grifo do autor). 

Quando se discute, no âmbito teórico-histórico, o caráter revolucionário da forma, não 

se pretende, por óbvio, estabelecer o seu valor hegemônico, pois, se a forma é revolucionária 

isto se efetiva justamente porque um novo conteúdo a está determinando, em busca de um novo 

equilíbrio dialético. A ideia da forma pura nada mais é que uma vulgarização de uma falsa 

dicotomia que se nega a si mesma. Por outro lado, é preciso compreender, também, que quando 

se discute a dialética forma e conteúdo, não se está tratando unicamente de uma forma realista 

preestabelecida, ou seja, o objeto estético não se configura somente pela representação concreta 

e realista do referente em seus pormenores, mas também se efetiva fundamentalmente pela 

configuração estética das relações sociais a que os personagens estão submetidos. Não 

considerar essa dialética, e não compreender a importância da forma e sua íntima ligação com 

o conteúdo, nos leva inevitavelmente a comprometer e deformar a própria obra em sua 

expressão. 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

13 

Chama-se mecânico ao todo se alguns de seus elementos não estão unificados 

apenas no espaço e no tempo por uma relação externa e não os penetra na 

unidade interna do sentido. As partes desse todo, ainda que estejam lado a lado 

e se toquem, em si mesmas são estranhas umas às outras. Os três campos da 

cultura humana – a ciência, a arte e a vida – só adquirem unidade no indivíduo 

que os incorpora à sua própria unidade (Bakhtin, 2010a, p. XXXIII, grifo do 

autor). 

A transformação da palavra-linguística em palavra-estética ocorre no processo de 

superação dialética da própria língua-linguística. Isso significa que os valores específicos da 

arte literária serão agregados à palavra-linguística, que sem perder sua estrutura significante 

adquire novos significados, pois se incorpora a ela o fato ficcional e estético presente nos 

personagens, nos acontecimentos dramatizados em cada momento da narrativa ou do verso 

poético. Como “o objeto estético, enquanto conteúdo e arquitetônica da visão artística [...] é 

uma existência estética singular que cresce nos limites da obra graças à superação de sua 

determinação extraestética e material-objetal” (Bakhtin, 2010b, p. 51), é nesse processo que a 

forma e o conteúdo se organizam para a constituição do objeto estético, momento em que o 

material é transformado em obra de arte literária.  

[...] o próprio objeto estético constitui-se a partir de um conteúdo 

artisticamente formalizado (ou de uma forma artística plena de conteúdo). O 

enorme trabalho do artista com a palavra tem por objetivo final a sua 

superação, pois o objeto estético cresce nas fronteiras das palavras, nas 

fronteiras da língua enquanto tal; mas essa superação do material assume um 

caráter puramente imanente: o artista liberta-se da língua na sua determinação 

linguística não ao negá-la, mas graças ao seu aperfeiçoamento imanente: o 

artista como que vence a língua graças ao próprio instrumento linguístico e, 

aperfeiçoando-a linguisticamente, obriga-a a superar a si própria. [...] A 

superação imanente é a definição formal da relação com o material não só na 

poesia, mas todas as artes. A estética da obra literária não deve passar por cima 

da língua linguística, mas fazer uso de todo o trabalho da linguística para 

compreender a técnica da criação poética a partir de uma compreensão correta 

do lugar do material na obra de arte, por um lado, e da especificidade do objeto 

estético, por outro (Bakhtin, 2010b, p. 50-51, grifos do autor). 

A técnica, portanto, é coparticipante do ato criativo e artístico. Por meio dela, e sua mais 

correta aplicação, o material é transformado por um movimento em sua utilização e sua 

lapidação estética. O manejo e composição do material estão subordinados a um conhecimento 

e domínio anterior: de origem grega, tekhné é o saber-fazer, o deixar-aparecer, o produzir uma 

imagem. Sob esse aspecto, a palavra deixa de ser apenas palavra para se tornar objeto estético 

de uma obra construída a partir da configuração da própria palavra, que é superada enquanto 

tal. 

[...] o objeto estético só pode realizar-se por meio da criação da obra material 

[...] o objeto estético não existe antes dessa criação e independente dela. Ele 



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

14 

realiza-se pela primeira vez junto com a obra. [...] a técnica não pode e não 

deve ser separada do objeto estético; é ele que a anima e a movimenta em 

todos os seus aspectos, por isso, na obra de arte a técnica não é de modo algum 

mecanicista, ela só se apresenta assim numa análise estética defeituosa, que 

perde de vista o objeto estético, torna a técnica autônoma e a desvia do seu 

fim e do seu sentido (Bakhtin, 2010b, p. 55). 

Por essa razão, Bakhtin afirma que  

A forma artística é a forma de um conteúdo, mas inteiramente realizada no 

material, como que ligada a ele, [...] a forma não deve ser interpretada de modo 

algum como forma de um material, o que deturparia radicalmente a 

compreensão, a apenas como forma realizada no material e com a sua ajuda, 

e, nesse sentido, é determinada não só pelo seu objetivo estético, mas também 

pela natureza do material dado (Bakhtin, 2010b, p. 57, grifos meus). 

Forma e conteúdo se fundem de tal maneira que se confundem numa coisa só, pois a 

forma se torna conteúdo, e o conteúdo se torna forma expressiva, constituindo, assim, o objeto 

estético como a transfiguração do objeto natural, por meio da ação do artista-criador sobre o 

material que é próprio para sua constituição artística. A unidade objetal estética é a síntese 

provisória do processo dialético de fusão entre forma e conteúdo, que irá constituir, na sua 

relação com as partes, a totalidade expressiva e artística da obra. 

 

4. PARA UMA RESPONSABILIDADE DO ATO ESTÉTICO 

Em todos os seus estudos sobre literatura e arte, Bakhtin considerou o caráter social do 

fenômeno artístico. Compreendendo que a forma é social e historicamente condicionada, 

confrontou-se com a ideia de uma arte “livre”, que se realiza segundo a vontade e zelo do seu 

criador, como ato de pura inspiração poética. Para ele, “a forma e o conteúdo estão unidos no 

discurso [literário], entendido como fenômeno social – social em todas as esferas de sua 

existência e em todos os seus momentos, desde a imagem sonora até os estratos semânticos 

mais abstratos”. (BAKHTIN, 2010b, p. 71). 

Na Poética de Bakhtin, o objeto estético não se constitui separado do conceito de objeto 

ético, que somente se configura na indissolubilidade da relação forma e conteúdo, como síntese 

dos três pilares que considera fundamental para o ato criativo responsável: o conhecimento, a 

ética e a arte.  

A característica que é comum ao pensamento teórico discursivo (nas ciências 

naturais e na filosofia), à representação-descrição histórica e à percepção 

estética e que é particularmente importante para a nossa análise, é esta: todas 

essas atividades estabelecem uma separação de princípio entre o conteúdo-



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

15 

sentido de um determinado ato-atividade e a realidade histórica de seu existir, 

sua vivência realmente irrepetível; como consequência, este ato perde 

precisamente o seu valor, a sua unidade de vivo vir a ser e autodeterminação. 

Somente na sua totalidade tal ato é verdadeiramente real, participa do existir-

evento; só assim é vivo, pleno e irredutivelmente, existe, vem a ser, se realiza 

(BAKHTIN, 2017, p. 42, grifo do autor). 

Somente assim, o objeto estético e a obra artística poderão se configurar como uma 

representação honesta e autêntica do ser humano e de suas relações em sociedade. Exilar o ser 

humano e suas relações da obra é deformar o caráter da arte como manifestação das 

contradições fundamentais da sociedade em movimento. Para Bakhtin, a estética, tem como 

principal tarefa 

O estudo do objeto estético na sua singularidade, sem de modo algum 

substituí-lo por uma etapa intermediária qualquer do caminho da sua 

realização e, em primeiro lugar, deve compreender o objeto estético 

sinteticamente, no seu todo, compreender a forma e o conteúdo na sua inter-

relação essencial e necessária: compreender a forma como forma do conteúdo, 

e o conteúdo como conteúdo da forma, compreender a singularidade e a lei 

das suas inter-relações. Só com base nessa concepção é possível delinear o 

sentido correto para uma análise concreta das obras particulares (BAKHTIN, 

2010b, p. 69). 

O ato estético é um ato ético, portanto, um ato social e, também, um ato político, na 

acepção do termo como relação entre os homens (pólis). A falácia de compreender e fazer 

compreender a arte como fenômeno apartado das relações sociais objetivas mereceu constantes 

e severas críticas de Bakhtin, pois entendia que “a posição do autor-artista e sua tarefa artística 

podem e devem ser compreendidas no mundo em relação com todos os valores do 

conhecimento e do ato ético” (Bakhtin, 2010b, p. 35). Com essa visão, pretende deixar bastante 

claro que 

A forma artisticamente criativa dá formas antes de tudo ao homem, depois ao 

mundo, mas mundo somente enquanto mundo do homem. Ela pode humanizá-

lo diretamente, humanizando-o, animá-lo, colocá-lo numa relação axiológica 

tão direta com o homem que este mundo perde, ao lado dele, a autonomia do 

seu valor, torna-se apenas um momento do valor da vida humana. Em virtude 

disso, a relação da forma com o conteúdo, na unidade do objeto estético, 

assume um caráter singular e pessoal, enquanto objeto estético apresenta-se 

como algum acontecimento original e realizado da ação e da interação do 

criador e do conteúdo (Bakhtin, 2010b, p. 69). 

 

  



ARTEFILOSOFIA 
ISSN:2526-7892 

 

 

 

 

ARTEFILOSOFIA, N.39, 2026/1                                                                               https://periodicos.ufop.br/raf 

16 

REFERÊNCIAS 

AMORIM, Marília. Para uma filosofia do ato: “válido e inserido no contexto”. In: BRAIT, 

Beth (Org.). Bakhtin, dialogismo e polifonia. São Paulo: Contexto, 2009, p. 17-43. 

BAKHTIN, Mikhail. Estética da criação verbal. 5. ed. Prefácio à edição francesa Tzvetan 

Todorov. Intro., trad. Paulo Bezerra. São Paulo: WMF Martins Fontes: 2010a.  

BAKHTIN, Mikhail. Questões de literatura e estética: A teoria do romance. 6. ed. Trad. 

Aurora Fornoni Bernardini; José Pereira Júnior; Augusto Góes Júnior; Helena Spryndis 

Nazário; Homero Freitas de Andrade. São Paulo: Hucitec, 2010b.  

BAKHTIN, Mikhail. Para uma filosofia do ato responsável. 3. ed. Tradução de Waldemir 

Miotello e Carlos Alberto Faraco. Organizado por Augusto Ponzio e Grupo de Estudos dos 

Gêneros do Discurso – GEGE/UFSCar. São Carlos [SP]: Pedro & João, 2017.  

EAGLETON, Terry. As ilusões do pós-modernismo. Trad. Elisabeth Barbosa. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1998.  

EIKHENBAUM, Boris et al. Teoria da literatura: formalistas russos. Trad. Ana Mariza 

Ribeiro; Maria Aparecida Pereira; Regina L. Zilberman ; Antônio Carlos Hohlfeldt. Porto 

Alegre: Globo, 1971.  

IASI, Mauro Luis. Ensaios sobre consciência e emancipação. 2. ed. São Paulo: Expressão 

Popular,2011.  

KONDER, Leandro. O que é dialética. 3. ed. São Paulo: Brasiliense, 1981.  

KONDER, Leandro. Marxismo e alienação: contribuição para um estudo do conceito marxista 

de alienação. 2. ed. São Paulo: Expressão Popular, 2009.  

LYOTARD, Jean-François. O pós-moderno. Trad. Ricardo Correia Barbosa. Rio de Janeiro: 

José Olympio, 1986.  

LUKÁCS, György. Arte livre ou arte dirigida? In: LUKÁCS, György. Marxismo e teoria da 

literatura. 2. Ed. Trad. Carlos Nelson Coutinho. São Paulo: Expressão Popular, 2010, p. 267-

285.  

SCHOLLHAMMER, Karl Erik. Ficção brasileira contemporânea. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2009.  


