
Dossiê: Propostas e Ações decoloniais com Educação Matemática
2024, Volume 6, e2024012
Páginas 1–15

10.33532/revemop.e2024012 2596-0245 

As ideias afrofuturistas que podem estar presentes 
no Programa Etnomatemática de Ubiratan D’Ambrosio

Afrofuturist ideas that may be present in Ubiratan D’Ambrosio’s 
Ethnomathematics Program

Ideas afrofuturistas que pueden estar presentes 
en el Programa de Etnomatemática de Ubiratan D’Ambrosio

Helena do Socorro Campos da Rocha1  

Iran Abreu Mendes2  

Cristina Lúcia Dias Vaz3

Resumo
A pesquisa, ao buscar responder à seguinte questão: que conexões podem ser encontradas entre o Afrofuturismo e as 
dimensões do Programa Etnomatemática? investiga a Etnomatemática como um programa de pesquisa, considerando 
suas seis dimensões para tecer aproximações com o Afrofuturismo em suas quatro características principais: ances-
tralidade, respeito às diferenças, empoderamento e futuro possível. A pesquisa teve abordagem qualitativa de cunho 
bibliográfico. Os resultados parciais evidenciam possíveis conexões do Programa Etnomatemática, quanto ao conceito 
de ética da diversidade, assentadas em três princípios: respeito ao outro; solidariedade; cooperação, o que dialoga com 
as características do Afrofuturismo e pode servir como ponto de partida para a construção de futuros alternativos, a 
partir do empoderamento baseado em uma cidadania planetária, tendo como pedra de toque o respeito às diferenças.
Palavras-chave: Afrofuturismo. Programa Etnomatemática. Diversidade. Ética da Diversidade.

Abstract
The research, in seeking to answer the following question: what connections can be found between Afrofuturism and 
the dimensions of the Ethnomathematics Program? investigates Ethnomathematics as a research program, considering 
its six dimensions to weave approximations with Afrofuturism in its four main characteristics: ancestry, respect for 
differences, empowerment and possible future. The research had a qualitative approach of bibliographic nature. The 
partial results highlight possible connections of the Ethnomathematics Program, regarding the concept of ethics of 
diversity, based on three principles: respect for others; solidarity; cooperation, which dialogues with the characteristics 
of Afrofuturism and can serve as a starting point for the construction of alternative futures, from empowerment based 
on planetary citizenship, with respect for differences as a touchstone.
Keywords: Afrofuturism. Ethnomathematics Program. Diversity. Ethics of Diversity.

Resumen
La investigación, al buscar responder a la siguiente pregunta: ¿qué conexiones se pueden encontrar entre el afrofutu-
rismo y las dimensiones del Programa de Etnomatemática? investiga la Etnomatemática como un programa de inves-
tigación, considerando sus seis dimensiones para trazar aproximaciones al afrofuturismo en sus cuatro características 
principales: ascendencia, respeto por las diferencias, empoderamiento y futuro posible. La investigación tuvo un enfo-
que bibliográfico cualitativo. Los resultados parciales resaltan posibles conexiones del Programa de Etnomatemática, 
en cuanto al concepto de ética de la diversidad, basado en tres principios: respeto al otro; solidaridad; cooperación, 
que dialoga con las características del afrofuturismo y puede servir como punto de partida para la construcción de fu-
turos alternativos, basados en un empoderamiento basado en la ciudadanía planetaria, con el respeto a las diferencias 
como piedra de toque
Palabras clave: Afrofuturismo; Programa de Etnomatemática; Diversidad. Ética de la Diversidad.

1	E-mail: rochah23@gmail.com
2	E-mail: iamendes1@gmail.com
3	E-mail: cvazufpa@gmail.com



As ideias afrofuturistas que podem estar presentes no Programa Etnomatemática de Ubiratan D’Ambrosio

2 Revemop, Ouro Preto/MG, Brasil, v. 6, e2024012

1.	Introdução
O texto traz uma reflexão acerca das ideias afrofuturistas que podem estar presentes no 

Programa Etnomatemática, de Ubiratan D’Ambrosio. Isso porque a perspectiva da Etnomatemática 
que, segundo D’Ambrosio (2001), respeita os conhecimentos prévios do aluno, reconhece os sabe-
res historicamente construídos nas culturas e que valoriza cada uma das matemáticas existentes, 
instigou-nos a buscar fios que estabelecessem conexões com o Afrofuturismo, visto que ambas as 
perspectivas podem ter conexões e intersecções, viabilizando propostas e ações decoloniais com a 
Educação Matemática. Para tanto, partimos da seguinte questão norteadora: que conexões podem 
ser encontradas entre o Afrofuturismo e as dimensões do Programa Etnomatemática? 

Com o objetivo geral de investigar possíveis conexões entre o Afrofuturismo e o Progra-
ma Etnomatemática, de Ubiratan D’Ambrosio, concebemos esse como um programa de pesquisa, 
considerando suas seis dimensões: conceitual, histórica, cognitiva, epistemológica, política e edu-
cacional para tecer aproximações com o Afrofuturismo em suas quatro características principais: 
ancestralidade, respeito às diferenças, autonomia e futuro possível, acerca dos quais  trataremos 
a seguir.

Optamos metodologicamente para revisitar, na literatura nacional e internacional, tanto o 
conceito de Afrofuturismo, com foco em suas quatro categorias, quanto  o Programa Etnomatemáti-
ca, de Ubiratan D’Ambrosio, nas suas seis dimensões. E em um segundo momento, comparamos as 
características do Afrofuturismo com as dimensões do Programa Etnomatemática para, a partir daí, 
detectar as possíveis similaridades e  conexões entre eles.

A famosa pergunta do ensaio de Mark Dery (1993, p. 180), ‒ “[...]pode uma comunidade que 
teve seu passado tão deliberadamente apagado, em busca por traços legíveis de sua história, ima-
ginar futuros possíveis?” ‒, ao cunhar o termo Afrofuturismo, nos conduz às múltiplas possibilida-
des de diálogos. Diante desse questionamento, trazemos as contribuições teóricas e estudos sobre 
Afrofuturismo e o Programa Etnomatemática, para discutir a possibilidade de conexões com uma 
educação matemática, na perspectiva decolonial.

O Afrofuturismo e o Programa Etnomatemática estabelecem linhas tênues e fluídas por meio 
de suas características e dimensões, que podem ser entendidas como uma opção pela decolonia-
lidade na forma de enfrentar as desigualdades e as desumanidades produzidas na modernidade 
como uma proposta, não só para se fazer resistência a uma matriz colonial de poder, mas para ser 
colocada como uma opção ao lado da matemática eurocêntrica nos processos de ensino e apren-
dizagem em Educação Matemática.

O texto está organizado em duas seções: a primeira versa sobre Afrofuturismo e suas carac-
terísticas. A segunda aborda o Programa Etnomatemática e suas dimensões, em que tecemos uma 
narrativa, tentando aproximações com alguns conceitos do autor. Trata-se de uma pesquisa em 
andamento em nossa formação doutoral.

2.	Sobre o Afrofuturismo
A expressão “Afrofuturismo” foi cunhada por Mark Dery, em 1993, em uma introdução ao en-

saio que descreveu em uma entrevista com os críticos culturais Tricia Rose e Greg Tate e o teórico 



Helena do Socorro Campos da Rocha, Iran Abreu Mendes e Cristina Lúcia Dias Vaz

3Revemop, Ouro Preto/MG, Brasil, v. 6, e2024012

e escritor de ficção científica Samuel Delany. E, de forma abrangente, as correntes que o compõem 
já existiam muito antes, para descrever o que pessoas, como Octavia Butler, Samuel Delany e Sun 
Ra, vinham produzindo e sendo constantemente invisibilizadas, dialogando com a ancestralidade, 
a autonomia, a tecnologia e um futuro possível, que são suas quatro características principais. 

O que temos é que um movimento estético começou antes do ápice do Afrofuturismo. Essa 
é uma prerrogativa que nos faz pensar sobre como acontecimentos aleatórios, desconectados aca-
bam por se tornar uma rede com interesses em comum, mas que talvez nunca tenham realmente 
estado desconexas. 

Pensar o Afrofuturismo nesses termos é importantíssimo para compreender o seu desen-
volvimento, em relação à prática e às necessidades existenciais negras. Ao adentrar neste movi-
mento, que se torna mundial, e investigar sua base filosófica, sustentada por referenciais muito 
anteriores ao termo, é possível captar em suas reorganizações tanto de ideias quanto de conceitos 
e estética, as bases epistemológicas da Afrocentricidade, pensamento que ganhou corpo teórico 
em 1980 através do pesquisador Molefi Kete Asante.

A partir do conceito de Afrocentricidade de que ser negro “é estar contra todas as formas 
de opressão, racismo, classismo, homofobia, patriarcalismo, abuso infantil, pedofilia e dominação 
racial branca” (Asante, 2016, p. 3), Ernesto (2021) vai ponderar que o Afrocentrismo possibilita recon-
quistar a negritude através da cultura, das personalidades, dos momentos históricos, musicalidade, 
das teorias sociais e mitologias que serão o seu novo paradigma de construção de conhecimentos, 
realidades e de si mesmo.

A autora analisa que “a luta pela construção de uma práxis negra nos campos político, ide-
ológico e constitucional está em vigência [...]” assim como um pensamento acadêmico próprio está 
em devir “um por vir/por venir” (Ernesto, 2021, p. 16). E essa práxis só é possível de ser concretizada 
se houver um olhar para o passado, descortinando o véu da invisibilidade e de apagamento impos-
tos à população negra e seus saberes em todos os campos do conhecimento.

Há três objetivos básicos no Afrofuturismo. Em princípio, a narrativa no formato ficção cien-
tífica. No entanto, há também outros dois objetivos políticos associados ao Afrofuturismo: o in-
teresse em recuperar as histórias negras, pensar em como essas histórias permeiam toda uma 
variedade de culturas negras hoje e em como poderiam inspirar novas visões do amanhã (Yaszek, 
2013). Muitos estudiosos pensam no Afrofuturismo como uma extensão dos projetos de recupera-
ção histórica que os intelectuais negros afrodiaspóricos vêm empreendendo há mais de duzentos 
anos. E essa tentativa de conectar o passado com o presente e o futuro é uma característica central 
afrofuturista. A ideia é de não apenas relembrar o passado em seus aspectos dolorosos, mas usar 
histórias sobre o passado e o presente para reivindicar uma história do futuro.

O Afrofuturismo é composto por dois termos “afro” e “futurismo”. Afro remete à procedência 
africana e suas diásporas. Já o futurismo nos leva a supor o que pode ser possível no futuro, em um 
tempo que ainda não chegou, imaginando o que pode ser possível. Então, podemos pensar que o 
Afrofuturismo toma o futuro como ponto de partida para estabelecer ideias, criações que incorpo-
rem anseios dos africanos e afrodescendentes, observando o que pode ser possível e o que pode 
ser feito para essa materialização.



As ideias afrofuturistas que podem estar presentes no Programa Etnomatemática de Ubiratan D’Ambrosio

4 Revemop, Ouro Preto/MG, Brasil, v. 6, e2024012

Ao longo do tempo com um impacto altamente positivo, não apenas organizou como ins-
pirou o surgimento de novas manifestações. E essa ânsia por mudanças inspirada por um futuro 
possível, diferente do passado narrado pelo colonizador e do presente advindo dessas narrativas, 
materializadas em discriminações, desigualdades, epistemicídios e invisibilizações de diferentes 
ordens que apagam o fazer científico de determinados povos, é o elemento impulsionador do Afro-
futurismo.

O Afrofuturismo oferece uma narrativa explicativa que recupera dados perdidos de uma 
memória histórica, e esse é o maior crime do processo de colonização. O Afrofuturismo encara a 
realidade distópica da vida dos negros na diáspora e exige espaço para que essa história seja (re)
contada em outros patamares, insistindo em um presente e futuro que cumpram com as nossas 
aspirações por igualdade racial e justiça social.

Samuel Delany no seu ensaio The Necessity of Tomorrow(s) (1984, p. 193) sustenta que “nós 
precisamos de imagens do amanhã, e nosso povo precisa delas mais do que a maioria”. Esse futuro 
delineado, a partir de uma (re)visitação ao passado para recuperar histórias invisibilizadas e mal 
contadas, é que forjará caminhos alternativos, bons e ruins, de mensurar até onde podemos ir, que 
teremos algum controle sob o meio de atingir nossos objetivos em uma realidade que o amanhã 
chegará rápido demais, pois o futuro começa a ser tecido no agora. E nada oferece tanta profusão 
e tanta riqueza de imagens para os nossos amanhãs – ainda que elas tenham que ser revistas – 
quanto o Afrofuturismo.

No Brasil, o Afrofuturismo tem uma história muito recente e, assim como vem acontecendo 
em outros países, começa a se modelar e falar outras narrativas, contar outras histórias, experi-
mentar movimentações que colaborem no despertar da consciência de pessoas negras.

Trazemos aqui o exemplo de Lu Ain Zaila, primeira autora afrofuturista no Brasil que, na 
literatura ficcional e fantástica, trata de uma dupla frequência ou uma dupla mensagem do Afrofu-
turismo, ao considerar que pessoas negras devem se atentar para a insistência da narrativa de um 
legado negro escasso, ao mesmo tempo em que desconfiem de que a história única é uma falácia. 
O que temos aí não é apenas uma obra afrofuturista, mas um ato antirracista em nova perspectiva, 
vivo, latente que faz trincas e mais trincas no espelho hegemônico sustentado pelo racismo (Ernes-
to, 2019).

O Afrofuturismo seria uma resposta ao desqualificar o protagonismo, ao desapropriar o 
poder de discursar e propor ideias advindas de pessoas negras. Aponta caminhos, onde aprender 
com a geração anterior e a que se encontra em caminhada é uma proposta de elo, afrocentrada.

A despeito de as fronteiras do Afrofuturismo estarem num processo de definição e redefini-
ção constantes, em resumo, as características do Afrofuturismo, indispensáveis no contexto educa-
cional, são: ancestralidade, empoderamento, futuro alternativo e possível e respeito às diferenças.

A ancestralidade é um sentimento de pertencimento que prescinde da representatividade 
utilizada como forma de resistência, destacando o protagonismo de quem semeou saberes tradi-
cionais no passado, além de ser um ingrediente capaz de gestar futuros possíveis fundamentados 
nos princípios da inclusão social, no respeito às diferenças, na convivência sustentável do homem 



Helena do Socorro Campos da Rocha, Iran Abreu Mendes e Cristina Lúcia Dias Vaz

5Revemop, Ouro Preto/MG, Brasil, v. 6, e2024012

com o meio ambiente, no respeito à experiência dos mais velhos, na complementação dos gêneros, 
na diversidade, na relação dos conflitos, na vida em comunidade, entre outros (Oliveira, 2012).

Empoderamento é usado no sentido de suscitar no aprendiz a autonomia. Trata-se de um 
processo, uma construção que faz emergir e fortalecer competências e habilidades individuais, com 
vistas a obter um comportamento proativo que provoque autonomia e protagonismo perante a vida 
e o mundo e que resultará em questionamentos acerca da realidade vivida para ocasionar possí-
veis mudanças sociais para si e para o outro. Nesse sentido, o próprio oprimido, com base nisso, 
também agiria como um multiplicador e um disseminador entre seus pares. Tal ação precisa estar 
focada necessariamente na libertação social de todo um grupo, a partir de um processo amplo e em 
diversas frentes de atuação, incluindo a emancipação intelectual (Berth, 2019). 

Isso proporcionará uma visão crítica da realidade, sentimento de autoestima, consciência 
das desigualdades de poder, bem como a capacidade de organizar e mobilizar a si mesmo e seus 
pares.

O futuro possível é um outro elemento da proposta afrofuturista, que parte  da percepção 
de que o tempo, na visão africana de mundo, não é linear. O tempo é um ciclo: passado, presente 
e futuro são a mesma realidade, porém com conteúdos e corpos distintos. O presente conhece o 
ontem, por resultar dele, e o amanhã conhece o passado para preparar esse futuro possível. Deste 
modo, não significa “sonhar com um amanhã” e, sim, a partir de um presente recriado ou ressigni-
ficado, conjecturar e construir um futuro alternativo e possível.

O respeito às diferenças é um ponto basilar na perspectiva aqui proposta, tendo em vista o 
histórico da população negra de quase quatro séculos de escravização, em que os grupos humanos 
tornaram o outro diferente com o propósito da subalternização e da dominação política e cultural.   
Essas diferenças, além de serem empiricamente observáveis, também foram sendo construídas ao 
longo do processo histórico, nas relações sociais e nas relações de poder (Gomes, 2012). 

Alguns aspectos emanam do diálogo entre as categorias mencionadas, pois o Afrofuturismo, 
nas linhas de uma educação decolonial, permite, de um modo geral, que percebamos e reconheça-
mos raízes culturais, uma vez que as culturas africana, afrobrasileiras e afrodiaspóricas são essen-
ciais ao debate do Afrofuturismo.

E conectar o Afrofuturismo com as dimensões do Programa Etnomatemática de Ubiratan 
D’Ambrosio é o que tratamos na seção seguinte.

3.	O Programa Etnomatemática e suas dimensões
O termo Etnomatemática surgiu da junção de techné (modo de fazer, técnica), mátema (con-

viver com a realidade sociocultural, ensinar, explicar) e etno (inserção do homem no meio cultural). 
Durante o 5.º Congresso Internacional de Educação Matemática (ICME-5), ocorrido na cidade de 
Adelaide, na Austrália, em 1984, com a palestra de abertura de Ubiratan D’Ambrosio, a Etnomate-
mática foi colocada como um Programa de pesquisa com o objetivo de problematizar as relações 
entre a matemática, a cultura e a sociedade. 



As ideias afrofuturistas que podem estar presentes no Programa Etnomatemática de Ubiratan D’Ambrosio

6 Revemop, Ouro Preto/MG, Brasil, v. 6, e2024012

É oportuno sincronizar Ubuntu, que, traduzido das línguas Bantu significa “eu sou porque 
nós somos”, com o pensamento de D’Ambrosio (2005), que enfatiza que todo processo de gerar 
conhecimento é enriquecido pelo intercâmbio com outros conhecimentos imersos no mesmo pro-
cesso. Os seres existem numa interação complexa constante e de mudança contínua, por meio do 
movimento. Tudo aquilo que fazemos ou que deixamos de fazer impacta na vida do outro.

Nesse sentido, a Matemática foi uma estratégia desenvolvida pelos humanos para explicar, 
entender, manejar e conviver com a realidade sensível e perceptível dentro do contexto natural e 
cultural. 

Na perspectiva de D’Ambrosio (2005), cultura é o conjunto de mitos, valores, normas de 
comportamento e estilos de conhecimento compartilhados por indivíduos vivendo num determi-
nado tempo e espaço. Logo, “nunca é tarde para voltar e apanhar o que ficou para trás” que é a 
premissa da Sankofa, elemento determinante para que os saberes produzidos pela ancestralidade 
sejam visibilizados, a despeito de serem silenciados historicamente pela cultura escolar.

A Etnomatemática concebida como um programa de pesquisa considera seis dimensões: 
conceitual, histórica, cognitiva, epistemológica, política e educacional, conforme ilustra a Figura 1. 

Figura 1: As seis dimensões do Programa Etnomatemática

Fonte: Autoria própria (2023)

Na dimensão conceitual, o indivíduo age em função de sua aptidão sensorial, que faz refe-
rência ao material (artefatos) e à sua imaginação, estabelecendo diálogo com o abstrato (mentefa-
tos). Nesse contexto, a realidade compreendida por cada indivíduo está vinculada à sua realidade 
natural, acrescida da totalidade desses artefatos e mentefatos já concebidos (D’Ambrosio, 2005). 

A partir de problemas vivenciados no cotidiano, membros de grupos culturais distintos ela-
boram teorias, métodos e práticas com base em representações da realidade com o propósito de 
resolverem questões existenciais e comportamentais que se impõem (D’Ambrosio, 1997). Assim, a 
resolução de problemas é indissociável à nossa existência como seres sociais.

E, para elaborar conceitos tem-se em conta que a aprendizagem acontece no fazer, consi-
derando todas as experiências anteriormente adquiridas do indivíduo, mobilizadas pelo seu grupo 
social e pela cultura ali presente. Estamos falando aqui de ancestralidade, pois. segundo D’ Ambro-
sio (1996, p.18),  “todo o conhecimento é resultado de um longo processo cumulativo de geração 
[...].” 



Helena do Socorro Campos da Rocha, Iran Abreu Mendes e Cristina Lúcia Dias Vaz

7Revemop, Ouro Preto/MG, Brasil, v. 6, e2024012

Não podemos deixar de lado, em sala de aula, a cultura dos colonizados, dos oprimidos e, 
para isso, a Etnomatemática é um viés que permite aproveitar essa cultura para enriquecer os con-
teúdos matemáticos escolares. Além disso, a Etnomatemática pode ser vista como recurso para de-
senvolver posturas decoloniais, permitindo o diálogo entre culturas e favorecendo todas ao mesmo 
tempo. Essas ações restauram a dignidade sociocultural dos alunos, ao serem respeitadas as suas 
raízes.

A dimensão histórica joga luz sobre as matemáticas que vêm coexistindo no decorrer do 
tempo e que não foram aprendidas formalmente no espaço escolar formal. Trata-se de conheci-
mentos empíricos que se configuram em experiências de gerações anteriores, como respostas a 
problemas existentes naqueles contextos. A Etnomatemática surge para aprimorar conhecimentos 
já preconcebidos por aqueles que deles fazem uso. Esta dimensão conta com todo desenvolvimen-
to da Matemática e seus conceitos durante toda a evolução da nossa civilização.

Na mesma linha, Mendes (2001) aponta a necessidade de um diálogo entre três aspectos 
correlacionais na matemática produzida e difundida socialmente: o cotidiano, o escolar e o cientí-
fico. E propõe a história da matemática considerada como um princípio unificador desses aspectos 
no sentido de visibilizar como a produção de conhecimento matemático se apresenta em diferen-
tes contextos socioculturais e históricos. Cita, como exemplo, a técnica praticada pelos egípcios 
para determinar a medida da altura das pirâmides, a partir da medição de sua sombra, para expli-
car que as estratégias matemáticas cotidianas desenvolvidas por grupos socioculturais podem ser 
tomadas como subsídios que influenciam na elaboração da matemática escolar e científica.

Corroborando o provérbio africano “Até que os leões inventem as suas próprias histórias, os 
caçadores serão sempre os heróis das narrativas de caça”, é importante compreender  que a histó-
ria da Matemática continua tendo uma narrativa, conforme o ponto de vista do colonizador. O po-
der de quem conta as histórias impacta não apenas na construção do tempo presente, mas também 
nos projetos de futuro, nas escolhas do que e de quem devemos lembrar e, por isso, carecem da 
dimensão social que pode esclarecer a natureza do conhecimento matemático (D’Ambrosio, 1998). 

De acordo com Rosa (2010), essa dimensão propõe que o conhecimento matemático seja 
construído a partir das interpretações históricas dos conhecimentos desenvolvidos por membros 
de grupos culturais distintos, de acordo com as origens do conhecimento matemático e com as difi-
culdades enfrentadas no cotidiano que são distintas de um grupo para outro e conforme o contexto 
vivenciado.

O ato de tornar visíveis os saberes de uma cultura que se encontra, por fatores históricos, 
políticos ou econômicos, dominada por outra, dá poder à cultura oprimida. Tais atos subsidiam a 
capacidade de empoderamento em alunos e docentes. 

Gerdes (1996) destaca que embora fosse um desafio para o desenvolvimento do currículo 
de Matemática partir da herança cultural africana,  esse isso seria um caminho para  melhorar a 
qualidade de seu ensino, aumentar a autoconfiança cultural e social de todos os alunos, tanto me-
ninas como meninos. Aqui temos uma conexão  com o empoderamento, conceito do Afrofuturismo.

A dimensão cognitiva consiste na ideia matemática praticada por meio de comparar, classi-
ficar, medir, quantificar, explicar, inferir, generalizar e, de alguma maneira, avaliar, considerando e 



As ideias afrofuturistas que podem estar presentes no Programa Etnomatemática de Ubiratan D’Ambrosio

8 Revemop, Ouro Preto/MG, Brasil, v. 6, e2024012

reconhecendo toda manifestação matemática na estrutura cognitiva humana. Além do que consi-
dera a cultura de um povo ou grupo que utiliza instrumentos materiais e intelectuais próprios para 
manifestar suas diversas habilidades e lidar com o ambiente através de suas próprias técnicas de 
explicar e de ensinar, compartilhando todo saber no grupo.

No Programa Etnomatemática, os sistemas de conhecimentos são percebidos como con-
juntos de respostas que os membros de grupos culturais distintos determinam para entender as 
pulsões de sobrevivência e transcendência que têm relação com os fazeres e os saberes que são 
inerentes e intrínsecos à espécie humana (D’Ambrosio, 1997). 

Aqui, entendemos a importância do respeito às diferenças que é uma característica do Afro-
futurismo. A diversidade, as diferenças e as desigualdades configuram nossa formação social, po-
lítica e cultural. A diversidade cultural é um componente do humano que somos. Ela é constituinte 
da nossa formação humana. Somos sujeitos sociais, históricos, culturais e, por isso mesmo, dife-
rentes (Gomes, 2007).

De acordo com a autora, a construção das diferenças ultrapassa as características obser-
vadas a olho nu e são também construídas pelos sujeitos sociais ao longo do processo histórico 
e cultural nos processos de adaptação do homem e da mulher ao meio social e no contexto das 
relações de poder.

O ser humano é desafiado pela própria experiência humana a aprender a conviver com as 
diferenças, sejam elas de gênero, raça/etnia, etária, cultural, experiencial, entre outras. Nosso gran-
de desafio, na perspectiva afrofuturista, está em desenvolver uma postura ética de não hierarqui-
zar as diferenças, entendendo que nenhum grupo humano e social é melhor ou pior do que outro. 
As diferenças são resultado de nosso acontecer como humanos. E cada grupo humano considerado 
diferente elaborou estratégias no decorrer da história, passando cada vez mais a destacar poli-
ticamente as suas singularidades, cobrando que elas sejam tratadas de forma justa e igualitária, 
desmistificando a ideia de inferioridade que paira sobre algumas dessas diferenças socialmente 
construídas e exigindo respeito.

D’Ambrosio (1997) traz à tona o conceito de ética da diversidade que consiste em superar 
a dicotomia mecanicista da vida por um processo de reintegração do ser humano no cosmos. E 
daí advêm três princípios éticos da diversidade: a) o respeito ao outro em suas diferenças; b) a 
solidariedade ao outro na satisfação de necessidades de sobrevivência e de transcendência; c) a 
cooperação com o outro na preservação do patrimônio natural e cultural comum. Com base nesses 
princípios que dialogam com o respeito às diferenças aqui proposto na perspectiva afrofuturista, 
teremos condutas que vão orientar os sujeitos em atitudes transculturais, buscando preservar a 
diversidade cultural e se opondo à homogeneização global.

O diálogo entre as diferentes culturas fomenta a criatividade e promove novos meios de 
encontrar a harmonia entre os sujeitos, a sociedade e a natureza. A interação na natureza e nas 
relações interpessoais forma a tríade ‒ o respeito, a solidariedade e a cooperação ‒ que assegura a 
harmonia na vida sem a dominação e as desigualdades sociais, pressuposto de um futuro possível 
para todos.



Helena do Socorro Campos da Rocha, Iran Abreu Mendes e Cristina Lúcia Dias Vaz

9Revemop, Ouro Preto/MG, Brasil, v. 6, e2024012

A dimensão epistemológica se configura na relação entre os saberes e os fazeres da cultura 
de um grupo, desde sua observação da realidade até os fundamentos teóricos da ciência, ou seja, 
essa dimensão se pauta na integração da sistematização do conhecimento com as questões essen-
ciais para a sobrevivência e a transcendência do indivíduo (D’Ambrosio, 2005). 

Esses fazeres são resultados das observações que os indivíduos fazem da realidade, que 
são denominadas como conhecimentos empíricos, enquanto os saberes são considerados como 
um conjunto de princípios fundamentais de uma ciência, denominados de conhecimentos teóricos.

No processo de colonização, muitos saberes foram esquecidos, absorvidos ou eliminados 
pelo paradigma dominante, em detrimento de outras modalidades de ver e ler o mundo. Esse pro-
cesso de colonização, ao impor algo novo e negar os saberes existentes, fez com que esses saberes 
matemáticos atrelados às necessidades de cada lugar, fosse afetado e relegado ao esquecimento. 
Em uma tentativa de superar as consequências do epistemicídio, o Programa Etnomatemática em 
sua dimensão epistemológica, propõe esse resgate.

O Epistemicídio foi o mecanismo utilizado pelo colonizador para eliminar visões do mundo, 
conhecimentos, teorias e saberes que se opunham ao modelo dominante com repercussão no es-
paço escolar. Foi uma estratégia que culturas e grupos historicamente mais poderosos se valeram, 
para manter sob seu jugo os saberes estranhos e diversos.

Epistemicídio é um termo cunhado por Santos (1999), estudioso das epistemologias do Sul, 
para explicar o processo de invisibilização e ocultação das contribuições culturais e sociais não 
assimiladas pelo ‘saber’ ocidental. Esse processo é fruto de uma estrutura social fundada no colo-
nialismo europeu e no contexto de dominação imperialista da Europa sobre esses povos. 

Essa tradição tem seus aportes na colonização dos conteúdos na escola e culmina com o 
apagamento de outros saberes que ainda não foram superados, principalmente no que tange aos 
saberes africanos, silenciados e apagados ao longo da História da Educação configurando-se em 
um epistemicídio bem descrito em Mbembe (2014), ao tratar sobre o projeto do colonizador, cuja 
metodologia se baseava na efabulação, na socialização de crianças e ressocialização de jovens e 
adultos e o mais crítico de tudo: usando uma narrativa acerca de uma África nunca vista ou vivida 
por eles. Tal projeto lançava mão de recursos, instrumentos e ferramentas tecnológicas diversifica-
das sem esquecer que “[...] a formação da consciência racista e a habituação ao racismo são pedras 
de toque do processo de socialização da cidadania” (Mbembe, 2014, p. 113).

Sobre a dimensão política, D’Ambrosio (2001) ressalta que ocorreu e ainda ocorre grandes 
transformações na conjunção das culturas africanas, indígenas e europeias. Em qualquer comu-
nidade, cada indivíduo carrega consigo raízes culturais e, ao chegar à escola, normalmente há um 
processo de aprimoramento, transformação e substituição dessas raízes. 

Nesse sentido, Programa Etnomatemática procura reestruturar e fortalecer as raízes cultu-
rais dos indivíduos pertencentes às minorias e às classes dominadas, valorizando e respeitando a 
história, a tradição e o pensamento matemático dos membros desses grupos culturais.



As ideias afrofuturistas que podem estar presentes no Programa Etnomatemática de Ubiratan D’Ambrosio

10 Revemop, Ouro Preto/MG, Brasil, v. 6, e2024012

A dimensão política ressalta a importância de reconhecer as raízes culturais dos alunos para 
dignificá-las em um processo de síntese entre as culturas. Isso nos remete à categoria afrofuturista 
da ancestralidade.

Em sua dimensão educacional, a proposta da Etnomatemática é realizar a transformação da 
matemática em algo vivo, lidando com circunstâncias reais no tempo e no espaço, questionando 
esses contextos criticamente. (D’Ambrosio, 2001).  Tal dimensão potencializa o fortalecimento de 
raízes identitárias e, consequentemente, empodera os membros de diferentes grupos sociocultu-
rais. 

Ao abrirmos espaços na sala de aula para que elementos de outras culturas, que não as vi-
venciadas pelos alunos, estamos trabalhando posturas e pontes na perspectiva de uma educação 
para a cidadania tolerante e respeitadora das culturas de outros povos, permitindo que os educan-
dos percebam que ideias matemáticas existem em todas as expressões culturais, o que dialoga com 
a característica do Afrofuturismo do respeito às diferenças e propondo práticas para pensar um 
futuro possível que deve ser construído no presente pois, “o presente é o interlocutor do passado 
e o locutor do futuro” (Bispo dos Santos, 2023, p. 33).

Rosa e Orey (2018) analisaram os trabalhos publicados nos anais dos cinco Congressos Bra-
sileiros de Etnomatemática (CBEm) realizados em São Paulo, SP (2000), Natal, RN (2004), Niterói, RJ 
(2008), Belém (PA) 2012 e Goiânia (2016), buscando detectar as dimensões utilizadas na condução 
de investigações no  Programa Etnomatemática, no período de 2000 a 2016. Os resultados mostram 
que a dimensão com a maior produção acadêmica nesses congressos foi a educacional, demons-
trando a sua importância para a Educação Matemática. As dimensões com menor produção acadê-
mica nesses congressos foram a política e a histórica. 

A Etnomatemática na concepção das suas seis dimensões elucidadas por D’Ambrosio (2001): 
conceitual, histórica, cognitiva, epistemológica, política e educacional, possui aparato estrutural 
que permite ao processo de ensino e aprendizagem dar significado de modo a considerar o conhe-
cimento matemático informal que já está arraigado nas práticas cotidianas do cidadão.

Oliveira (2017) pontua que o Programa Etnomatemática, idealizado por D´Ambrosio (2001), 
potencializa uma mudança de postura na prática docente e na criação de interfaces nas pesquisas 
em Educação Matemática, funcionando como dinamizador na implementação do artigo 26A da LDB 
9.394/96 (Brasil, 1996).

Pautados nessa lógica do epistemicídio, cuja consequência resulta no desconhecimento da 
origem histórica de saberes matemáticos por parte dos professores formadores de professores e 
em formação, e amparado nos pressupostos legais do Artigo 26A da LDB 9394/1996, Vergani (2000, 
p. 33) bem complementa, aventando a possibilidade de uma “Educação Etnomatemática para as 
relações etnicorraciais a favor da valorização da cultura e das ciências de matriz africana, atuando 
sobre a discriminação e a exclusão buscando o pleno exercício da cidadania”.

Tanto o Programa Etnomatemática quanto a perspectiva afrofuturista vão de encontro à 
presença de um caráter homogeneizador e monocultural na escola, culminando em uma falta de 
reconhecimento de diferentes conhecimentos e “matemáticas” produzidas por diversos grupos e 
povos, já relatado por D’Ambrosio (2001).



Helena do Socorro Campos da Rocha, Iran Abreu Mendes e Cristina Lúcia Dias Vaz

11Revemop, Ouro Preto/MG, Brasil, v. 6, e2024012

Uma possibilidade interessante para trazer o Afrofuturismo para o interior da escola seria 
propiciar uma  integração interdisciplinar, em que ele poderia ser integrado em várias disciplinas 
e áreas do conhecimento como literatura, artes visuais, história, ciências sociais, tecnologia, mate-
mática, dentre outras, dialogando com o Programa Etnomatemática como facilitador intercultural, 
ao destacar a diversidade de experiências dentro da diáspora africana e, além, encorajando a com-
preensão mútua e o respeito pela pluralidade cultural.

4.	Considerações
No campo específico da Educação Matemática, o Programa Etnomatemática se configura 

como um programa de pesquisa, com implicações pedagógicas, que viabiliza, por meio das di-
mensões conceituais, históricas, cognitivas, epistemológicas, políticas e educacionais, discutir a 
diversidade cultural e etnicorracial, em especial quando correlacionado ao Afrofuturismo, nos seus 
conceitos de  ancestralidade, empoderamento, respeito às diferenças e futuro possível. 

Ao se pensar na pergunta que norteia essa investigação ‒ Que conexões podem ser encon-
tradas entre o Afrofuturismo e as dimensões do Programa Etnomatemática? ‒ percebe-se que há 
muita similaridade entre ambos, como por exemplo, o Programa Etnomatemática é a teorização 
das estratégias dos sujeitos para sobreviver, lidando com o cotidiano para explicar a existência e 
criando opções para o futuro (D’Ambrosio, 2014), tal qual propõe o Afrofuturismo.

A perspectiva do Afrofuturismo na Formação de Professores exige um esforço para, na ação 
e na prática, ir para além do momento presente, no qual ocorrem a aquisição e a elaboração do 
conhecimento que, embora decorram de um passado de gerações anteriores, “visam estratégias de 
ação que se manifestam no presente, projetam-se no futuro [...], modificando a realidade e incor-
porando a ela novos fatos, artefatos e mentefatos” (D’Ambrosio, 1997, p. 26), partindo da compreen-
são de Ciclo Vital estabelecida pelo autor.

Assim, as interfaces entre o Afrofuturismo e o Programa Etnomatemática podem se consti-
tuir a partir de estratégias pedagógicas impulsionando um caminhar voltado para o respeito às di-
ferenças por meio da ancestralidade, empoderamento em busca de um futuro possível, que podem 
ser desenvolvidos nos cursos de formação de professores.

A condição principal para construir  um futuro possível está no resgate do passado a cargo 
da ancestralidade.  Esse é um pilar indispensável, pois discute o Afrofuturismo e o aproxima da 
Educação Matemática, com base na vivência crítica do sonho almejado e que se efetiva por meio 
de atos criadores, que nada mais é do que sonhar junto e projetar um futuro possível juntos, pois 
“nunca é tarde para voltar e apanhar o que ficou para trás”.

Faz-se necessário resgatar esse passado apagado por mecanismos como o epistemicídio 
e o historicídio trazendo à tona as narrativas silenciadas na Matemática pois, “até que os leões 
inventem as suas próprias histórias, os caçadores serão sempre os heróis das narrativas de caça”.

A Etnomatemática tem como seu ponto basilar a diversidade cultural. A existência de outras 
culturas e múltiplos saberes-fazeres matemáticos dos vários grupos sociais, prescinde de um olhar 
preocupado com a promoção da solidariedade entre os diferentes e com sua valorização o que im-



As ideias afrofuturistas que podem estar presentes no Programa Etnomatemática de Ubiratan D’Ambrosio

12 Revemop, Ouro Preto/MG, Brasil, v. 6, e2024012

plica em melhorar a autoestima de seus alunos, motivando-os de tal maneira que possam sonhar 
e buscar um futuro mais digno e mais justo.

Em outras palavras, o Afrofuturismo se faz presente na possibilidade de tecer futuros alter-
nativos, baseado no respeito às diferenças, resgatando os saberes-fazeres matemáticos e, pela via 
da valorização, tem grandes chances de empoderar quem sempre foi excluído ou invisibilizado pela 
escola.

A escrita deste artigo permitiu-nos importantes reflexões acerca das inúmeras potencia-
lidades de diálogos que o movimento Afrofuturista proporciona por meio da comunicação deste 
movimento cultural, político, estético e filosófico com o Programa Etnomatemática e a Educação 
Matemática amplificada pela perspectiva da Decolonialidade, instigando ações educativas que mo-
bilizam críticas às lógicas hegemônicas socio-político-culturais em diversos campos do conheci-
mento.

As práticas de decolonização do ser, saber e do poder perpassam pelas diversas formas de 
resistência e insurgência inscritas nas culturas cotidianas e, no caso do Afrofuturismo, é possível 
notar por meio de suas categorias principais fazer uma conexão com a Educação Matemática e as 
seis dimensões apontadas por Ubiratan D’Ambrosio no Programa Etnomatemática e na Ética da 
Diversidade, que necessita de um maior aprofundamento que teremos ao final da tese de doutora-
mento que impactará a produção de estudos futuros. 

O Afrofuturismo tem por agenda política revisitar o passado e formular uma narrativa visi-
bilizando a história para além das omissões e epistemicídios e, a partir disso, imaginar um futuro 
possível. Essa narrativa contesta a homogeneização hegemônica, por meio de críticas em torno da 
diferença cultural imposta no processo de colonização e seus resquícios deixados no imaginário 
hegemônico e oficializados pela mídia e pelo currículo oficial. Dessa forma contribui-se para des-
construir  visões de mundo já estabelecidas e construir novas visões. 

Esse é um traço de conexão do Afrofuturismo com o Programa Etnomatemática em suas 
seis dimensões que possibilitam agregar valor aos conhecimentos matemáticos historicamente 
subalternizados e intrinsecamente ligados a culturas de povos também subalternizados. Assim, 
temos uma eclosão de posicionamentos capazes de propor novas e diferentes epistemologias, as 
quais visam, por um lado, denunciar o epistemicídio e, por outro, descobrir e desvelar as chamadas 
“epistemologias do Sul” (Santos; Meneses, 2010).

Nesse contexto de recuperação epistemológica dos saberes invisibilizados, locais e tradicio-
nais é que se estreita o diálogo entre o Afrofuturismo e o Programa Etnomatemática, oportunizando 
que as culturas subordinadas e marginalizadas também detenham o poder de conceber um futuro 
a partir de suas próprias perspectivas, inovações e convicções.

É importante ressaltar o aspecto da Etnomatemática que se abre na perspectiva de de-
colonização proporcionando um leque de oportunidades aos excluídos que não se enxergam no 
currículo oficial e o reconhecimento de suas raízes culturais pela via do empoderamento, sendo 
possível revelar e valorizar as diversidades.



Helena do Socorro Campos da Rocha, Iran Abreu Mendes e Cristina Lúcia Dias Vaz

13Revemop, Ouro Preto/MG, Brasil, v. 6, e2024012

O Programa Etnomatemática e o Afrofuturismo na Formação de Professores nos proporcio-
nam pistas para lidar com as diversidades promovidas pelo encontro de culturas do colonizador e 
as culturas subalternas do colonizado que lançam novos olhares sobre uma educação matemática 
pautada em limites da decolonialidade, suscitando novas pesquisas em relação à temática.

5.	Referências
ASANTE, Molefi K. Afrocentricidade como Crítica do Paradigma Hegemônico Ocidental: Introdução a 
uma Ideia (Tradução). Revista Ensaios Filosóficos, 2016/2 [vol. 14], p. 9-18. 

BERTH, Joice. Empoderamento. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019. 184 p. (Feminismos Plurais / 
coordenação de Djamila Ribeiro).

BISPO DOS SANTOS, Antônio. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora/ PISEAGRAMA, 2023. 
112 p.

BRASIL. Lei nº. 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da educação na-
cional. Diário Oficial da União, Brasília, 23 dez. 1996

D’AMBROSIO, Ubiratan. Educação Matemática: da teoria à prática. Campinas: Papirus, 1996.

D’AMBROSIO, Ubiratan. Transdisciplinaridade. São Paulo: Palas Athenas, 1997.

D’AMBROSIO, Ubiratan. Etnomatemática: arte ou técnica de explicar e conhecer. São Paulo, SP: Ática, 
1998.

D’AMBROSIO, Ubiratan. Etnomatemática: elo entre a tradição e a modernidade. Belo Horizonte: Au-
têntica, 2001.

D’AMBROSIO, Ubiratan. Sociedade, cultura, matemática e seu ensino. Educação e Pesquisa, São Pau-
lo, v. 31, n. 1, 2005. p. 99-120.

D’AMBROSIO, Ubiratan. À guisa de prefácio. In:  MESQUITA, M. (org.). Fronteiras Urbanas: ensaios 
sobre a humanização do espaço. Viseu: Anonymage, 2014.

DELANY, Samuel. The necessity of tomorrows, Starboard Wine. Nova Iorque: Dragon Press, 1984.

DERY, Mark. Black to the Future: Interviews with Samuel R. Delany, Greg Tate, and Tricia Rose Flame 
Wars: The Discourse of Cyberculture. Duke UP: Ed. Mark Dery,1993. p. 179-222.

ERNESTO, Luciene. “Lu Ain-Zaila” Marcelino. Afrofuturismo: O espelhamento negro que nos interes-
sa. 2019.

ERNESTO, Luciene “Lu Ain-Zaila” Marcelino. Do futurismo negro ao afrofuturismo: uma realidade al-
ternativa projetada para ser uma consciência universal. In: Ricarda MUSSER, Ricarda; MÜLLER Chris-



As ideias afrofuturistas que podem estar presentes no Programa Etnomatemática de Ubiratan D’Ambrosio

14 Revemop, Ouro Preto/MG, Brasil, v. 6, e2024012

toph (org.). Do futurismo negro ao afrofuturismo: uma realidade alternativa projetada para ser uma 
consciência universal. Berlim: TFM em Frankfurt - Biblioteca Luso-Brasileira, 2021.

GERDES, Paulus. Etnomatemática e Educação Matemática: Uma panorâmica geral. Quadrante, [S. l.], 
v. 5, n. 2, p. 105–138, 1996. DOI: 10.48489/quadrante.22685.

GOMES, Nilma Lino. Indagações sobre currículo:  diversidade e currículo. Brasília: Ministério da Edu-
cação, Secretaria de Educação Básica, 2007.

GOMES, Nilma Lino. Desigualdades e diversidade na educação. Educação & Sociedade [online]. v. 33, 
n. 120, p. 687-693, 2012. ISSN 1678-4626. DOI: 10.1590/S0101-73302012000300002.

MBEMBE, Achille. Crítica da Razão Negra. Lisboa: Antígona, 2014.

MENDES, Iran Abreu. Ensino da matemática por atividades: uma aliança entre o construtivismo e a 
história da matemática. 2001. 207p. Tese (Doutorado). Universidade Federal do Rio Grande do Norte. 
Programa de Pós-Graduação em Educação. Natal (RN).

OLIVEIRA, Cristiane Coppe de. O programa etnomatemática e o ensino da geometria: dialogando so-
bre a prática pedagógica. Revista da Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), 
[S. l.], v. 9, n. 22, p. 228–250, 2017.

OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da ancestralidade como filosofia africana: Educação e cultura 
afro-brasileira. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação (RESAFE), [S. l.], n. 18, p. 28–47, 2012. 
DOI: 10.26512/resafe.v0i18.4456.

ROSA, Milton. A mixed-methods study to understand the perceptions of high school leaders about 
English Language Learners (ELL) students: the case of mathematics. 2010. Tese (Doutorado). College 
of Education. Sacramento, CA: California State University, Sacramento – CSUS. 

ROSA, Milton; OREY, Daniel Clark. Estado da arte da produção científica dos congressos brasilei-
ros em Etnomatemática. Ensino em Re-Vista, [S. l.], v. 25, n. 3, p. 543–564, 2018. DOI: 10.14393/ER-v-
25n3a2018-2.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Pelas mãos de Alice. O social e o político na Pós-Modernidade. 7ª. 
ed. Porto: Afrontamento, 1999.

SANTOS, Boaventura de Sousa.; MENESES, Maria Paula. (org.). Epistemologias do Sul. São Paulo: 
Cortez, 2010.

VERGANI, Teresa. Educação Etnomatemática: o que é? Lisboa: Pandora, 2000.

YASZEK, Lisa. Race in Science Fiction: The Case of Afrofuturism and New Hollywood. A Virtual Intro-
duction to Science Fiction, n. 180, p. 1–11, 2013.



Helena do Socorro Campos da Rocha, Iran Abreu Mendes e Cristina Lúcia Dias Vaz

15Revemop, Ouro Preto/MG, Brasil, v. 6, e2024012

Histórico Editorial
Recebido em 26/02/2024.
Aceito em 25/07/2024.
Publicado em 09/10/2024.

Como citar – ABNT
ROCHA, Helena do Socorro Campos da; MENDES, Iran Abreu; VAZ, Cristina Lúcia Dias. As ideias afrofuturistas que podem 
estar presentes no Programa Etnomatemática de Ubiratan D’Ambrosio. REVEMOP, Ouro Preto/MG, Brasil, v. 6, e2024012, 
2024. https://doi.org/10.33532/revemop.e2024011

Como citar – APA
Rocha, H. do S. C. da, Mendes, I. A., & Vaz, C. L. D. (2024). As ideias afrofuturistas que podem estar presentes no Programa 
Etnomatemática de Ubiratan D’Ambrosio. REVEMOP, 6, e2024012. https://doi.org/10.33532/revemop.e2024012


