VIRTUALIA

https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal

Socrates Viajante: Algumas Figuras

Gilberto de Melo Caldat

Universidade Federal do Parand - UFPR
https://orcid.org/0000-0003-4513-1584

® http://lattes.cnpq.br/2103925286785338
gilbertomcaldat@gmail.com

Resumo

Este artigo pretende apresentar o personagem do Sdcrates platonico da Repiiblica
como uma espécie de viajante, utilizando-se para isso de algumas imagens de
viagem que Platao langa mao logo no inicio de seu didlogo: a catdbase, a theoria,
as viagens nduticas, as jornadas de longa distancia. Pretende-se com isso
demonstrar que mesmo o sedentarissimo Socrates que, segundo Didgenes
Laércio, ndo viajou sendo em ocasioes de guerra, ou ainda, o Scrates, o mais
enraizadamente ateniense e dos filésofos, pode ser visto também sob o prisma de

um certo nomadismo.

Palavras-chave: Platao; Socrates; Repiiblica; Filosofia; Viagens; Viajantes.

Abstract

This article aims to present the character of Plato's Socrates in The Republic as a
kind of traveler, using some images of travel that Plato employs at the beginning
of his dialogue: the catabasis, the theoria, nautical voyages, and long-distance
journeys. The aim is to demonstrate that even the very sedentary Socrates, who,
according to Diogenes Laertius, traveled only in times of war, or even Socrates,
the most deeply rooted Athenian of philosophers, can also be seen from the

perspective of a certain nomadism.

Keywords: Plato; Socrates; Republic; Philosophy; Travel; Travelers.


https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal
https://orcid.org/0000-0003-4513-1584
http://lattes.cnpq.br/2103925286785338

Caldat, G. M. Sécrates Viajante: Algumas Figuras

Introducao

E conhecida a frase de Didgenes Laércio, em suas Vidas e Doutrinas dos
Filésofos Ilustres, que afirma sobre Sdcrates o seguinte: “ao contrario da maioria
dos filésofos, ndao lhe pareceu necessario viajar, a ndo ser em expedigoes
militares” (LAERCIO. Vidas II, 22). Ora, se de um lado ela denota o sedentarismo
consciente do ‘mais ateniense” dos filésofos, de outro ela afirma que é pratica
comum ao restante deles essa espécie de nomadismo que os faz estranhos
itinerantes sempre a procura do saber. Herddoto ja assim o afirmava no livro I,
30, 2 de suas Histdrias, onde Creso, referindo-se a Solon, em uma das mais antigas
referéncias ao termo filosofia, diz — “por amar conhecer, vocé muito viajou o
mundo para contempla-lo”! (Hist., I, XXX) —. Além disso, sao deveras famosas as
viagens de Pitagoras, que teria ido ao Egito, a centralidade da metafora do
caminho para Parménides, além das igualmente célebres viagens dos sofistas
(esses sabios errantes) e de seu mais ferrenho opositor, Platdo, que também,
enquanto viajante, teria repetido a navegacao de Pitdgoras as terras sagradas do
Nilo, além de se algcar mais de uma vez a Siracusa, buscando fazer, como é bem
sabido, do tirano local, um fildsofo a moda platonica. Inatil ainda € dizer que de
Homero a Apolonio de Rodes, dos poetas errantes a Luciano de Samosata, a
tradicdo das viagens permeia o0 mundo grego arcaico e classico, assim como o
mundo helenistico, suas sabedorias e literaturas, desde a épica até a filosofia e a
satira.

Sabendo disso, cabe-nos entdo a pergunta: sera mesmo que nao
poderiamos colocar também o “sendentarissimo?” Socrates na conta dos
viajantes? Para nds, quica a resposta para isso possa ser ao menos indicada a
partir de uma certa leitura ja do cendrio e dos livros iniciais da Repiiblica de Platao,
uma vez que ali, naquele pequeno passeio da acropole até o porto, Socrates

perfaz, junto de Glauco, algumas figuras de viajante. Sigamos a elas.

1. Passeio Ao Pireu, A Catdbase Socratica

Quando Sdcrates desce com Glauco a noturna colina, da acrépole ao Pireu,
na passagem inicial da Repiiblica (PLATAOQ, 327a), ele de alguma forma repete os
passos heroicos de Odisseu, que buscara, através de sendas desconhecidas, o

caminho de volta a casa.

! Hos filosofédn gen polén thedries: we @rlocopéwv ynv moAAny Bewoing.
2 A brincadeira aqui é com a propria descrigao de Didgenes Laércio, para quem s em
condicdes de urgéncia bélica Sdcrates teria saido de Atenas.

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026


https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s0&prior=pla/nhs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=filosofe%2Fwn&la=greek&can=filosofe%2Fwn0&prior=w(s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=gh%3Dn&la=greek&can=gh%3Dn0&prior=filosofe/wn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pollh%5Cn&la=greek&can=pollh%5Cn0&prior=gh=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qewri%2Fhs&la=greek&can=qewri%2Fhs0&prior=pollh/n

Caldat, G. M. Sécrates Viajante: Algumas Figuras

E bem popular a passagem em que o herdi itacense desce ao Hades® para
buscar, nesse espaco ignoto e invisivel, a via certa para retornar até Itaca, lugar
onde clamaria novamente o trono que a ele, por direito, pertencia. De sua parte,
qual um émulo do herdi homérico, o Socrates platonico busca, ao descer ao Pireu
das Bendideias* — e “encontrando” por 14 a Bela Cidade invisivel da Filosofia:
onde se escondera a justi¢a, a que nenhum herdi antes galgara —, uma espécie
singular de dddiva/resposta para “retornar” para sua Atenas bem-amada. Tao
somente com o “paradigma dadivoso” da justica em maos — encontrado no chao
do porto — é que Socrates, assim como Odisseu fizera em sua ilha, podera
‘clamar’, quando de volta a célebre cidade atica onde nascera, seu lugar, sua
dignidade — agora nao mais sendo alvo de zombarias e xingamentos — seu “trono’,
enfim, de rei-filésofo.

Como Odisseu descendo ao Hades, Socrates e Glauco também devem
descer (katében) em inaudita viagem, portanto, ao sitio escuro, um tao somente
iluminado por tochas e sob os augtrios de um grande sacrificio — a figura da
morte em uma hecatombe de ao menos cem bois no solo consagrado do porto —
como nos lembra Planeaux®. O espetaculo estrangeiro, que nao devia em nada
aos ja tradicionais espetdculos locais, qual nos relata o Socrates platonico, era,
como nos € bem sabido, em homenagem a deusa semibarbara Béndis, que se por
um lado evocava os rituais noturnos e orgidsticos de Dioniso, como indica
Dorter, de outro lado se ligava ao herdi tracio Deloptes, herdi relacionado a cura,
0 que com certeza, nos tempos da epidemia que assolou Atenas no inicio da
guerra do Peloponeso, alavancou a curiosidade e a esperanca dos atenienses em
relacdo a divindade e seu festival. Jacob Howland ainda nos remete a relagao da
deusa com a ideia de imortalidade, seu vinculo lunar traria consigo, para o
intérprete, igualmente uma representacao da constante renovacao solar, o ciclo
de vida e morte do sol’. A imagem trazida entao pela deusa e seu espetaculo,
cenario inicial do didlogo, ja marca, destarte, a descida de Socrates e Glauco ao
Pireu, como uma descida que ao mesmo tempo que encontrara as escuras veredas
da morte, ali mesmo contemplard também o caminho da cura, da renovagao, da

nova vida, da imortalidade quica.

3 A descida de Odisseu ao Hades ¢ descrita no Canto XI da Odisseia.

* Espetaculo entao ainda desconhecido dos atenienses, pois era ali festejado pela
primeira vez em terras aticas.

5 PLANEAUX, 2000-2001, p. 176-177.

¢ DORTER, 2006, p. 24.

7HOWLAND, 2018, p. 17-18.

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026



Caldat, G. M. Sécrates Viajante: Algumas Figuras

De resto, a propria imagem do porto do Pireu, se por um lado evocava o
poderio naval ateniense, o que por si sO poderia relembrar a cruenta e quase
permanente situacao de guerra entre os gregos, de outro lado poderia evocar
uma zona de transi¢dao, de partidas e chegadas, o que o ligaria também, como
quer Dorter, ao mito de Er e sua propria zona transitdria, onde as almas dos
mortos embarcariam de uma para outra vida®. Caso nos coloquemos ainda na
perspectiva daqueles contemporaneos de Platao que receberam ou ouviram,
vindo diretamente do forno, o texto do filosofo, seja na Academia ou nas ruas de
Atenas, compreenderemos que eles poderiam constatar facilmente, pois também
contemporaneos a eles, que a maioria dos personagens presentes no didlogo
tiveram suas mortes ligadas a recente guerra do Peloponeso (Sdcrates, Nicerato,
Céfalo, Polemarco) e algumas vezes ao proprio cendrio especifico do didlogo,
muito possivelmente Glauco (na batalha de Muniquia).

O fato que queremos marcar aqui fica mais evidente com isso, o cenario
para o qual o filosofo e seu amigo partem € também uma espécie de submundo,
de mundo dos mortos, onde o vulto da morte estd presente, imenso, para
qualquer direcao que se olhe. Assim o passeio de poucos quilometros que
separam a acropole do Pireu se transforma, sob a pena de Platao, em uma viagem
insondavel, viagem parecida com aquelas de Héracles, Orfeu e Odisseu. Uma
catdbase, uma descida ao mundo dos mortos, tipica de personagens heroicos,
aqueles que conseguem, de alguma maneira, transpor o intransponivel —
“quebrar a barreira do espaco e do tempo para ir ainda vivo ao submundo”
(BERNABE, 2015, p. 16) —, saltar, geralmente na companhia de um deus ou de
uma deusa, a extraordindria fronteira que separa o humano do divino, e, depois
de tal inacreditavel jornada até 14, ainda assim voltar, em andbase®, ao mundo
daqueles homens que ainda seguem bem vivos. Se Glauco desce a tal mundo na
companhia do semidivino Sdcrates, aquele que se fez companheiro de Apolo ao
seguir a missdo dada pelo ordculo, Platdao desce até 1d guiado pela deusa

semibarbara Béndis, cabe a ela colocar o fildsofo (e a nds, que o seguimos) nesse

8 DORTER, 2006, p. 23.

% Se ‘catdbase’ é o termo grego a indicar uma descida, a ‘andbase’ é o termo que lhe é
oposto e que indica uma subida. A Repiiblica comega com a imagem de uma catabase
feita por Socrates e Glauco — desde a cidade alta de Atenas até o porto do Pireu —e
termina com a imagem do retorno dos mesmos personagens, com Sdcrates e Glauco
perfazendo o caminho contrario, a saber, uma andbase, a subida de retorno de ambos
desde o Pireu até a cidade alta.

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026



Caldat, G. M. Sécrates Viajante: Algumas Figuras

caminho exdtico onde enfim encontraremos seu festival, seu ciclo constante de
morte e vida, seu imortal espetaculo da verdade.

Perfila-se ai entdo a primeira imagem do Socrates viajante: aquela que
figura o filésofo ao lado dos herdis que conseguiram ultrapassar a barreira entre
o mundo dos vivos e o dos mortos. O heroico Socrates de Platao é, como eles,
também capaz de uma catdbase mitica. Além disso, lembremos, é claro, que tal
imagem de SOcrates prefigura o personagem ao qual ele mesmo se reportara
duplamente no trecho final do didlogo: o fildsofo modelar da alegoria da caverna
e o mitico Er, figuras que sao, nesse sentido, sob a pena platonica, duplos do

proprio Socrates descendo ao mundo dos mortos.

2. Passeio Ao Pireu, A Theoria Socratica

Theoria, em primeiro lugar, poderia ser dita, na definicdio de Ian
Rutherford!, uma “delegacdo religiosa” encarregada de ir a determinados
festivais, sendo seus membros participantes desses enquanto observadores. O
theords ou tedrico ganharia ainda, partindo dessa primeira defini¢ao, o sentido de
peregrino ou delegado civico, aquele que teria como papel fundamental o de
observar, de ser, para sua cidade, o vero, o oficial espectador de festivais. Ainda
segundo o intérprete, os linguistas modernos pendem de um lado a outro sobre
o real sentido da palavra theords, uns preferindo o carater de observador (em sua
generalidade) e outros o especificando enquanto observador de deus. Theoria
ainda poderia designar, segundo ele, em alguns casos, o proprio festival ou
espetaculo ou ganhar o sentido geral de observacao/contemplacao, para la de seu
contexto estritamente religioso. A theoria poderia ser ainda aquele festival
assistido por homens sem ligacdo oficial com as cidades-estado e que o
assistiriam em carater privado. Em Her6doto, como vimos, a theoria se refere as
viagens dos homens sabios, como Solon, feitas para explorar/conhecer.
Resumindo tais sentidos, Andrea Nightingale, afirma o seguinte sobre tal pratica

cultural:

Na prética tradicional da theoria, um individuo (chamado theoros)
fazia uma jornada ou peregrinagao com o intuito de testemunhar
certos eventos ou espetdculos. No periodo classico, a theoria

tomou a forma de peregrinacdo aos oraculos ou festivais

10 A expressao “espetaculo da verdade” é utilizada por Platao, na passagem 475e de sua
Republica, para descrever o que o filosofo deve ser capaz de, deve amar contemplar.
1 RUTHERFORD, 2013, p. 3.

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026



Caldat, G. M. Sécrates Viajante: Algumas Figuras

religiosos. Em muitos casos, o theoros era enviado por sua cidade
como um embaixador oficial: esse theoros civico viajava para um
centro oracular ou festival, 14 assistia aos eventos e espetaculos,
e retornava para casa com um relatorio oficial de testemunha
ocular. Um individuo poderia também fazer a viagem da theoria
sob um carater privado: o theoros privado, no entanto,
responderia apenas por si mesmo e ndo precisaria publicizar
suas “descobertas” quando retornasse para sua cidade. Tanto na
sua forma civica quanto na privada, a pratica da theoria
englobava toda a jornada, incluindo a saida de casa, o
contemplar e a volta final. Mas em seu centro estava o ato de ver,
geralmente focado em um objeto sagrado ou espetaculo
(NIGHTINGALE, 2004, p 3-4)%2.

Tendo tal pratica tradicional da thedria no mundo cldssico em conta, nao é
dificil relaciona-la, o que a propria Nightingale faz, ao nosso Socrates platonico
do inicio da Republica. Afinal, o que Socrates e Glauco perfazem ali € exatamente
0 que a autora descreve como uma theoria de carater privado: descem ao Pireu
para, por curiosidade, contemplar aquele novo festival em homenagem a uma
deusa semibarbara, a saber, Socrates e Glauco perfazem ali dois theoroi indo em
theoria, em uma pequena viagem ou comitiva de viajantes, a esse festival
estrangeiro de carater religioso. Mas, ao iniciar a volta, sao barrados pela forca
de Polemarco e seus amigos. Curiosamente essa figura da theorid reaparecera
ainda com mais pungéncia na alegoria da caverna, onde o fildsofo paradigmatico
imaginado por Socrates, é “um novo tipo de theords” civico, que sai de sua terra
cavernicola para contemplar o espetaculo da verdade, tudo isso com a obrigagao,
o dever de voltar a ela com seu relatdrio de testemunha ocular em maos. Mas
permanecamos, para aquém de tal encruzilhada, ainda no cendrio inicial do
didlogo, onde SOcrates claramente é um theords, um viajante curioso atras de um

inédito festival religioso.

3. Socrates No Pireu, A Nautica Socratica

Nos anos 1910, Joao do Rio assim descreve o porto do Rio de Janeiro:

Nao nos admiremos. Somos reflexos. O beco da Musica ou o beco
da Fidalga reproduzem a alma das ruas de Napoles, de Florenga,
das ruas de Portugal, das ruas da Africa, e até, se acreditarmos
na fantasia de Herddoto, das ruas do antigo Egito. E por qué?

12 Tradugao nossa.

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026



Caldat, G. M. Sécrates Viajante: Algumas Figuras

Porque sao ruas da proximidade do mar, ruas viajadas, com a
visao de outros horizontes. Abri uma dessas pocilgas que sao a
parte do seu organismo. Haveis de ver chineses bébados de 6pio,
marinheiros embrutecidos pelo 4lcool, feiticeiras ululando
cangoes sinistras, toda a estranha vida dos portos de mar. E esses
becos, essas betesgas tém a perfidia dos oceanos, a miséria das
imigragdes, e o vicio, o grande vicio do mar e das colonias... (RIO,
2008, p. 38).

Ora, se Joao do Rio nao fala da Atica, em sua descri¢ao, é por mera
casualidade, pois obviamente o porto do Pireu devia ser, a época de Sdcrates e
Platao, como ainda sao os portos, prenhe desses exotismos, dessas cruezas, dessa
algaravia entre o sagrado e o profano, desses outros horizontes, dessas gentes em
busca da nova vida e encontrando por vezes a morte, como bem descreve o autor
carioca. Sdcrates, por sua vez, filho de parteira e escultor, companheiro de
Euripedes, caso acreditemos em Didgenes Laércio, devia se sentir mais em casa
entre esses homens rudes — de destino tragico — do Pireu, do que entre os falsos
sabios da acropole: como os nautas do Pireu, Socrates é também uma espécie de
nauta, um piloto de navio a procura de novissimos e invisiveis horizontes, onde
o fildsofo, enfim, depois de sua dura jornada até 14 possa se sentir em casa. Nao
a toa, quando cria uma pardbola para falar do atroz tratamento que recebem os
fildsofos nas cidades (PLATAO, 488a) e o quao deslocados ali eles se encontram,
a metafora que surge em sua imaginagao ¢ a de um navio que perde sua boa
governanga a partir da corrupgao dos demais marinheiros, marinheiros esses que
“nao tém a minima nogao de que para ser piloto de verdade é preciso estudar o
tempo, as estagdes e o céu, bem como os astros e os ventos e tudo quanto cai no
ambito de sua arte, se quiser, de fato, comandar o navio” (PLATAO, 488d). O
trabalho de Sécrates ai, no noturno Pireu, portanto, é bem governar os seus
nautas (Polemarco, Trasimaco, Glauco, Adimanto e companhia), mesmo com a
forga contraria que fazem, mesmo que, em sua navegacao, ele deva se utilizar de
correntes e ondas paradoxais para aqueles que nao sabem do bom navegar, a
maioria de seus concidadaos.

A imagem do filésofo-nauta em seu porto ainda obviamente nos fara
lembrar da outra metafora fundamental para o Sdcrates platdnico, aquela da
segunda navegacdo, apresentada no Fédon, expressao tirada da linguagem dos
marinheiros. Tal expressdao, como nos diz Giovanni Reale, refere-se a um tipo de
navegacao mais dificil, mais exigente, a “que se leva adiante sem remos quando

se fica sem vento” (REALE, 2014, p. 52), aquela que nos levard do mundo da

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026



Caldat, G. M. Sécrates Viajante: Algumas Figuras

sensibilidade ao mundo inteligivel, aquela que nos levara do porto do Pireu,
pouco distante da Atenas histdrica, até a eterna Bela Cidade do Socrates
platonico. Ao fim e ao cabo, mais do que Odisseu, nauta por acaso, Sdcrates € o

nauta que empreende conscientemente a mais dificil das navegagoes.

4 . Um Viajante de Longas Distancias

Pensar é também se deslocar, ver uma vez possivel a brecha da ruptura, a
fresta fulcral que podera quebrar as correntes do aqui e do agora para nos langar
no abismo sem fundo do espago e do tempo, da infinita utopia, da eternidade
invisivel quiga. E um remédio sutil para a irrefredvel urgéncia das paixdes, para
a violéncia dos preconceitos, para a aspereza das religides e das éticas mais duras.
Pensar é estar em constante espanto, nao temer se abrir e ir de encontro a
desconhecida maravilha ou horror, é quebrar os grilhdes do hébito, é o que nos
faz abismar para além do habitat comezinho que o nosso corpo ainda teima
frequentar: como bem poderia meditar um pensador antigo, mesmo encarcerado,
pensando eu poderei estar em qualquer lugar do mundo, a qualquer momento
que eu quiser, pois assim mantenho minha intima liberdade, podendo estar
sempre em transito, em inaudita e pessoalissima viagem.

E a filosofia é dado pensar, mas ndao qualquer pensamento, sendo o mais
radical, aquele que possa reunir em si o que os antigos mestres da verdade
detinham, cada um em sua sacra capanga: a capacidade de julgar o presente,
como os reis; a poténcia gloriosa ou infame da memoria, como os poetas; o
insondavel futuro, como os profetas'®. Pensamento que retine em si, no final das
contas, as facetas mais potentes da verdade: o que os pré-socraticos chamaram
de principio e Aristoteles de causas primeiras, o que Platdo chamou de forma, ideia,
Bem, o que Hegel chamaria de espirito. Pensamento radical acerca da origem (o
que poe em movimento e destina), a saber, o mais radical deslocamento, a mais
insdlita viagem, a filosofia.

E dentre os pensadores radicais, o Socrates platonico, assim como seu
filosofo modelar (seu espelho ideal), estd entre os mais radicais. Dentre os
viajantes do pensamento, esta entre os mais insolitos; dentre os itinerarios
possiveis, perfaz o mais dificil; dentre as abertas distancias, perfaz a mais
superlativa. E esse Socrates que replica um viajante de longas distancias é aquele

que, depois da longa jornada, trard consigo, como costumam trazer tais viajantes,

13 Referéncia ao texto classico de Marcel Detienne: Mestres da Verdade na Grécia Arcaica.

8
Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026



Caldat, G. M. Sécrates Viajante: Algumas Figuras

o poderoso mistério da alteridade', sua metafisica verdade. E Platao assim o
revela, descrevendo o itinerdrio socratico no inicio de sua Repuiblica, um que
navega desde a comezinha economia da justi¢a, discutida com Céfalo e
Polemarco, até as mais “selvagens” invectivas de Trasimaco, as invisiveis terras
barbaras de Giges e o ndo-lugar de sua Bela Cidade. O Sdcrates platdonico, como os
mais extraordindrios nautas helenos, também soube muito bem achar nas vagas

as melodias do céu'®.
5. Para Uma Breve Conclusao

Caso nao tenha sido um viajante, no sentido estritamente historico do
termo, como tantos outros sabios e filosofos, a0 menos esse Socrates platonico da
Repuiblica nos aparece como um alguém deslocado, alguém que, por seu proprio
modo de vida, por sua constante ansia de transcendéncia, estava sempre a ir além
das fronteiras cotidianas daquele mundo que lhe era contemporaneo. Ao
caminho natural dos de seu tempo, ele perfaz o impasse, o ir sempre adiante de,
a aporia, a encruzilhada. Como um theords, ele é um itinerante a ir, buscar
contemplar o espetaculo da verdade e voltar; como um nauta, ele se alga do porto
em direcdo as mais exoticas e inauditas paisagens, torna-se um viajante de longas
distancias; como um herdi a perpetrar sua catibase, ele desce ao mundo dos
mortos, mas, no didlogo platonico, ele eternamente de 14 volta, em uma andbase,
para uma Atenas que nao € mais uma Atenas historica, morta entre mortos, mas
sim todas as cidades do mundo, de todos os lugares e tempos pos-socraticos,
todas aquelas que sonham, com SOcrates, encontrar, ao mirar o infinito horizonte,
o extraordinario espetaculo da mais bela e justa das cidades, 14 onde se ouvira

para sempre Socrates a dizer:

Se aceitardes meu conselho e admitirdes que a alma € imortal e capaz de
suportar todos os males como todos os bens, manter-nos-emos no
caminho ascendente e praticaremos de todo modo a justica e a virtude. S6
assim nos tornaremos amigos de n6s mesmos e dos deuses, nao apenas
durante o tempo que permanecermos nesta vida, como também depois
de recebermos a recompensa da justica, a fei¢ao dos vencedores dos jogos
que recolhem de todos os lados seus troféus, e seremos felizes aqui a terra
e na viagem de mil anos que ja vos descrevemos (PLATAQ, 621c-d).

4 Ao viajante de longas distancias cabe um status diferentes nao somente no enquanto
da aventura de sua viagem, mas também quando de seu retorno (HELMS, 1988, p. 81).
15 Referéncia a um verso de Castro Alves em seu Navio Negreiro.

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026



Caldat, G. M. Sécrates Viajante: Algumas Figuras

REFERENCIAS

ALVES, C. O navio negreiro e outros poemas. Rio de Janeiro: Editora Antofagica,
2022.

BERNABE, A. What is a Kat4basis? The descent into the Netherworld in Greece
and the Ancient Near East. Les Etudes Classiques, Namur, v. 83, p. 15-34, 2015.

DETIENNE, M. Mestres da verdade na Grécia arcaica. Sao Paulo: WMF Martins
Fontes, 2013.

DORTER, K. The transformation of Plato’s Republic. Oxford: Lexington Books,
2006.

HELMS, M. W. Ulysses” sail: an ethnographic odyssey of power, knowledge, and
geographical distance. Princeton: Princeton University Press, 1988.

HERODOTO. Histdria. 3. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2019.

HOWLAND, J. Glaucon'’s fate: history, myth, and character in Plato’s Republic.
Philadelphia: Paul Dry Books, 2018.

LAERTIOS, D. Vidas e doutrinas dos filésofos ilustres. 2. ed. Brasilia: Editora da
Universidade de Brasilia, 2008.

NIGHTINGALE, A. W. Spectacles of truth in classical Greek philosophy: theoria in its
cultural context. Cambridge: Cambridge University Press, 2004.

PLANEAUX, C. The date of Bendis’ entry into Attica. Classical Journal,
Baltimore, v. 96, n. 2, p. 165-192, dez./jan. 2000/2001.

PLATAO. A Republica. 4. ed. Belém: EDUFPA, 2016.

REALE, G. Platdo. 2. ed. Sao Paulo: Edi¢oes Loyola, 2014.

RIQ, ]J. A alma encantadora das ruas. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2008.

RUTHERFORD, 1. State pilgrims and sacred observers in ancient Greece: a study of
Theoria and Theoroi. Cambridge: Cambridge University Press, 2013.

10
Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026



