
 
 

  
https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal 

 

Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

 

Gilberto de Melo Caldat 

Universidade Federal do Paraná - UFPR 

 https://orcid.org/0000-0003-4513-1584 

 http://lattes.cnpq.br/2103925286785338 

     gilbertomcaldat@gmail.com 

 

Resumo 
 

Este artigo pretende apresentar o personagem do Sócrates platônico da República 

como uma espécie de viajante, utilizando-se para isso de algumas imagens de 

viagem que Platão lança mão logo no início de seu diálogo: a catábase, a theōriā, 

as viagens náuticas, as jornadas de longa distância. Pretende-se com isso 

demonstrar que mesmo o sedentaríssimo Sócrates que, segundo Diógenes 

Laércio, não viajou senão em ocasiões de guerra, ou ainda, o Sócrates, o mais 

enraizadamente ateniense e dos filósofos, pode ser visto também sob o prisma de 

um certo nomadismo.   
 

Palavras-chave: Platão; Sócrates; República; Filosofia; Viagens; Viajantes. 

 

Abstract 
 

This article aims to present the character of Plato's Socrates in The Republic as a 

kind of traveler, using some images of travel that Plato employs at the beginning 

of his dialogue: the catabasis, the theōriā, nautical voyages, and long-distance 

journeys. The aim is to demonstrate that even the very sedentary Socrates, who, 

according to Diogenes Laertius, traveled only in times of war, or even Socrates, 

the most deeply rooted Athenian of philosophers, can also be seen from the 

perspective of a certain nomadism.  

Keywords: Plato; Socrates; Republic; Philosophy; Travel; Travelers. 

 

https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal
https://orcid.org/0000-0003-4513-1584
http://lattes.cnpq.br/2103925286785338


Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

 

2 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 

Introdução 
 

É conhecida a frase de Diógenes Laércio, em suas Vidas e Doutrinas dos 

Filósofos Ilustres, que afirma sobre Sócrates o seguinte: “ao contrário da maioria 

dos filósofos, não lhe pareceu necessário viajar, a não ser em expedições 

militares” (LAÉRCIO. Vidas II, 22). Ora, se de um lado ela denota o sedentarismo 

consciente do ‘mais ateniense’ dos filósofos, de outro ela afirma que é prática 

comum ao restante deles essa espécie de nomadismo que os faz estranhos 

itinerantes sempre à procura do saber. Heródoto já assim o afirmava no livro I, 

30, 2 de suas Histórias, onde Creso, referindo-se a Sólon, em uma das mais antigas 

referências ao termo filosofia, diz – “por amar conhecer, você muito viajou o 

mundo para contemplá-lo”1 (Hist., I, XXX) –. Além disso, são deveras famosas as 

viagens de Pitágoras, que teria ido ao Egito, a centralidade da metáfora do 

caminho para Parmênides, além das igualmente célebres viagens dos sofistas 

(esses sábios errantes) e de seu mais ferrenho opositor, Platão, que também, 

enquanto viajante, teria repetido a navegação de Pitágoras às terras sagradas do 

Nilo, além de se alçar mais de uma vez à Siracusa, buscando fazer, como é bem 

sabido, do tirano local, um filósofo à moda platônica. Inútil ainda é dizer que de 

Homero a Apolônio de Rodes, dos poetas errantes a Luciano de Samósata, a 

tradição das viagens permeia o mundo grego arcaico e clássico, assim como o 

mundo helenístico, suas sabedorias e literaturas, desde a épica até a filosofia e a 

sátira.  

 Sabendo disso, cabe-nos então a pergunta: será mesmo que não 

poderíamos colocar também o “sendentaríssimo2” Sócrates na conta dos 

viajantes? Para nós, quiçá a resposta para isso possa ser ao menos indicada a 

partir de uma certa leitura já do cenário e dos livros iniciais da República de Platão, 

uma vez que ali, naquele pequeno passeio da acrópole até o porto, Sócrates 

perfaz, junto de Glauco, algumas figuras de viajante. Sigamos a elas.  

 

1. Passeio Ao Pireu, A Catábase Socrática 
 

Quando Sócrates desce com Glauco a noturna colina, da acrópole ao Pireu, 

na passagem inicial da República (PLATÃO, 327a), ele de alguma forma repete os 

passos heroicos de Odisseu, que buscara, através de sendas desconhecidas, o 

caminho de volta à casa. 

                                            
1 Hós filosoféôn gen polén theôríes: ὡς φιλοσοφέων γῆν πολλὴν θεωρίης. 
2 A brincadeira aqui é com a própria descrição de Diógenes Laércio, para quem só em 

condições de urgência bélica Sócrates teria saído de Atenas. 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s0&prior=pla/nhs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=filosofe%2Fwn&la=greek&can=filosofe%2Fwn0&prior=w(s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=gh%3Dn&la=greek&can=gh%3Dn0&prior=filosofe/wn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pollh%5Cn&la=greek&can=pollh%5Cn0&prior=gh=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qewri%2Fhs&la=greek&can=qewri%2Fhs0&prior=pollh/n


Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

 

3 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 

  É bem popular a passagem em que o herói itacense desce ao Hades3 para 

buscar, nesse espaço ignoto e invisível, a via certa para retornar até Ítaca, lugar 

onde clamaria novamente o trono que a ele, por direito, pertencia. De sua parte, 

qual um êmulo do herói homérico, o Sócrates platônico busca, ao descer ao Pireu 

das Bendideias4 – e “encontrando” por lá a Bela Cidade invisível da Filosofia: 

onde se escondera a justiça, a que nenhum herói antes galgara –, uma espécie 

singular de dádiva/resposta para “retornar” para sua Atenas bem-amada. Tão 

somente com o “paradigma dadivoso” da justiça em mãos – encontrado no chão 

do porto – é que Sócrates, assim como Odisseu fizera em sua ilha, poderá 

‘clamar’, quando de volta à célebre cidade ática onde nascera, seu lugar, sua 

dignidade – agora não mais sendo alvo de zombarias e xingamentos – seu ‘trono’, 

enfim, de rei-filósofo.  

 Como Odisseu descendo ao Hades, Sócrates e Glauco também devem 

descer (katében) em inaudita viagem, portanto, ao sítio escuro, um tão somente 

iluminado por tochas e sob os augúrios de um grande sacrifício – a figura da 

morte em uma hecatombe de ao menos cem bois no solo consagrado do porto – 

como nos lembra Planeaux5. O espetáculo estrangeiro, que não devia em nada 

aos já tradicionais espetáculos locais, qual nos relata o Sócrates platônico, era, 

como nos é bem sabido, em homenagem à deusa semibárbara Bêndis, que se por 

um lado evocava os rituais noturnos e orgiásticos de Dioniso, como indica 

Dorter6, de outro lado se ligava ao herói trácio Deloptes, herói relacionado à cura, 

o que com certeza, nos tempos da epidemia que assolou Atenas no início da 

guerra do Peloponeso, alavancou a curiosidade e a esperança dos atenienses em 

relação à divindade e seu festival. Jacob Howland ainda nos remete à relação da 

deusa com a ideia de imortalidade, seu vínculo lunar traria consigo, para o 

intérprete, igualmente uma representação da constante renovação solar, o ciclo 

de vida e morte do sol7. A imagem trazida então pela deusa e seu espetáculo, 

cenário inicial do diálogo, já marca, destarte, a descida de Sócrates e Glauco ao 

Pireu, como uma descida que ao mesmo tempo que encontrará as escuras veredas 

da morte, ali mesmo contemplará também o caminho da cura, da renovação, da 

nova vida, da imortalidade quiçá. 

                                            
3 A descida de Odisseu ao Hades é descrita no Canto XI da Odisseia.  
4 Espetáculo então ainda desconhecido dos atenienses, pois era ali festejado pela 

primeira vez em terras áticas. 
5 PLANEAUX, 2000-2001, p. 176-177. 
6 DORTER, 2006, p. 24. 
7 HOWLAND, 2018, p. 17-18. 



Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

 

4 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 

De resto, a própria imagem do porto do Pireu, se por um lado evocava o 

poderio naval ateniense, o que por si só poderia relembrar a cruenta e quase 

permanente situação de guerra entre os gregos, de outro lado poderia evocar 

uma zona de transição, de partidas e chegadas, o que o ligaria também, como 

quer Dorter, ao mito de Er e sua própria zona transitória, onde as almas dos 

mortos embarcariam de uma para outra vida8. Caso nos coloquemos ainda na 

perspectiva daqueles contemporâneos de Platão que receberam ou ouviram, 

vindo diretamente do forno, o texto do filósofo, seja na Academia ou nas ruas de 

Atenas, compreenderemos que eles poderiam constatar facilmente, pois também 

contemporâneos a eles, que a maioria dos personagens presentes no diálogo 

tiveram suas mortes ligadas à recente guerra do Peloponeso (Sócrates, Nicerato, 

Céfalo, Polemarco) e algumas vezes ao próprio cenário específico do diálogo,  

muito possivelmente Glauco (na batalha de Muniquia). 

 O fato que queremos marcar aqui fica mais evidente com isso, o cenário 

para o qual o filósofo e seu amigo partem é também uma espécie de submundo, 

de mundo dos mortos, onde o vulto da morte está presente, imenso, para 

qualquer direção que se olhe. Assim o passeio de poucos quilômetros que 

separam a acrópole do Pireu se transforma, sob a pena de Platão, em uma viagem 

insondável, viagem parecida com aquelas de Héracles, Orfeu e Odisseu. Uma 

catábase, uma descida ao mundo dos mortos, típica de personagens heroicos, 

aqueles que conseguem, de alguma maneira, transpor o intransponível – 

“quebrar a barreira do espaço e do tempo para ir ainda vivo ao submundo” 

(BERNABÉ, 2015, p. 16) –, saltar, geralmente na companhia de um deus ou de 

uma deusa, a extraordinária fronteira que separa o humano do divino, e, depois 

de tal inacreditável jornada até lá, ainda assim voltar, em anábase9, ao mundo 

daqueles homens que ainda seguem bem vivos. Se Glauco desce a tal mundo na 

companhia do semidivino Sócrates, aquele que se fez companheiro de Apolo ao 

seguir a missão dada pelo oráculo, Platão desce até lá guiado pela deusa 

semibárbara Bêndis, cabe a ela colocar o filósofo (e a nós, que o seguimos) nesse 

                                            
8 DORTER, 2006, p. 23. 
9 Se ‘catábase’ é o termo grego a indicar uma descida, a ‘anábase’ é o termo que lhe é 

oposto e que indica uma subida. A República começa com a imagem de uma catábase 

feita por Sócrates e Glauco – desde a cidade alta de Atenas até o porto do Pireu – e 

termina com a imagem do retorno dos mesmos personagens, com Sócrates e Glauco 

perfazendo o caminho contrário, a saber, uma anábase, a subida de retorno de ambos 

desde o Pireu até a cidade alta.  



Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

 

5 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 

caminho exótico onde enfim encontraremos seu festival, seu ciclo constante de 

morte e vida, seu imortal espetáculo da verdade10. 

 Perfila-se aí então a primeira imagem do Sócrates viajante: aquela que 

figura o filósofo ao lado dos heróis que conseguiram ultrapassar a barreira entre 

o mundo dos vivos e o dos mortos. O heroico Sócrates de Platão é, como eles, 

também capaz de uma catábase mítica. Além disso, lembremos, é claro, que tal 

imagem de Sócrates prefigura o personagem ao qual ele mesmo se reportará 

duplamente no trecho final do diálogo: o filósofo modelar da alegoria da caverna 

e o mítico Er, figuras que são, nesse sentido, sob a pena platônica, duplos do 

próprio Sócrates descendo ao mundo dos mortos.  

 

2.  Passeio Ao Pireu, A Theōriā Socrática 
 

 Theōriā, em primeiro lugar, poderia ser dita, na definição de Ian 

Rutherford11, uma “delegação religiosa” encarregada de ir a determinados 

festivais, sendo seus membros participantes desses enquanto observadores. O 

theōrós ou teórico ganharia ainda, partindo dessa primeira definição, o sentido de 

peregrino ou delegado cívico, aquele que teria como papel fundamental o de 

observar, de ser, para sua cidade, o vero, o oficial espectador de festivais. Ainda 

segundo o intérprete, os linguistas modernos pendem de um lado a outro sobre 

o real sentido da palavra theōrós, uns preferindo o caráter de observador (em sua 

generalidade) e outros o especificando enquanto observador de deus. Theōriā 

ainda poderia designar, segundo ele, em alguns casos, o próprio festival ou 

espetáculo ou ganhar o sentido geral de observação/contemplação, para lá de seu 

contexto estritamente religioso. A theōriā poderia ser ainda aquele festival 

assistido por homens sem ligação oficial com as cidades-estado e que o 

assistiriam em caráter privado. Em Heródoto, como vimos, a theōriā se refere às 

viagens dos homens sábios, como Sólon, feitas para explorar/conhecer. 

Resumindo tais sentidos, Andrea Nightingale, afirma o seguinte sobre tal prática 

cultural: 

Na prática tradicional da theoria, um indivíduo (chamado theoros) 

fazia uma jornada ou peregrinação com o intuito de testemunhar 

certos eventos ou espetáculos. No período clássico, a theoria 

tomou a forma de peregrinação aos oráculos ou festivais 

                                            
10 A expressão “espetáculo da verdade” é utilizada por Platão, na passagem 475e de sua 

República, para descrever o que o filósofo deve ser capaz de, deve amar contemplar. 
11 RUTHERFORD, 2013, p. 3. 



Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

 

6 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 

religiosos. Em muitos casos, o theoros era enviado por sua cidade 

como um embaixador oficial: esse theoros cívico viajava para um 

centro oracular ou festival, lá assistia aos eventos e espetáculos, 

e retornava para casa com um relatório oficial de testemunha 

ocular. Um indivíduo poderia também fazer a viagem da theoria 

sob um caráter privado: o theoros privado, no entanto, 

responderia apenas por si mesmo e não precisaria publicizar 

suas “descobertas” quando retornasse para sua cidade. Tanto na 

sua forma cívica quanto na privada, a prática da theoria 

englobava toda a jornada, incluindo a saída de casa, o 

contemplar e a volta final. Mas em seu centro estava o ato de ver, 

geralmente focado em um objeto sagrado ou espetáculo 

(NIGHTINGALE, 2004, p 3-4)12. 

 

Tendo tal prática tradicional da theōriā no mundo clássico em conta, não é 

difícil relacioná-la, o que a própria Nightingale faz, ao nosso Sócrates platônico 

do início da República. Afinal, o que Sócrates e Glauco perfazem ali é exatamente 

o que a autora descreve como uma theōriā de caráter privado: descem ao Pireu 

para, por curiosidade, contemplar aquele novo festival em homenagem a uma 

deusa semibárbara, a saber, Sócrates e Glauco perfazem ali dois theōroi indo em 

theōriā, em uma pequena viagem ou comitiva de viajantes, a esse festival 

estrangeiro de caráter religioso. Mas, ao iniciar a volta, são barrados pela força 

de Polemarco e seus amigos. Curiosamente essa figura da theōriā reaparecerá 

ainda com mais pungência na alegoria da caverna, onde o filósofo paradigmático 

imaginado por Sócrates, é “um novo tipo de theōrós” cívico, que sai de sua terra 

cavernícola para contemplar o espetáculo da verdade, tudo isso com a obrigação, 

o dever de voltar a ela com seu relatório de testemunha ocular em mãos. Mas 

permaneçamos, para aquém de tal encruzilhada, ainda no cenário inicial do 

diálogo, onde Sócrates claramente é um theōrós, um viajante curioso atrás de um 

inédito festival religioso.  

 

3.  Sócrates No Pireu, A Náutica Socrática 

 Nos anos 1910, João do Rio assim descreve o porto do Rio de Janeiro: 
 

Não nos admiremos. Somos reflexos. O beco da Música ou o beco 

da Fidalga reproduzem a alma das ruas de Nápoles, de Florença, 

das ruas de Portugal, das ruas da África, e até, se acreditarmos 

na fantasia de Heródoto, das ruas do antigo Egito. E por quê? 

                                            
12 Tradução nossa. 



Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

 

7 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 

Porque são ruas da proximidade do mar, ruas viajadas, com a 

visão de outros horizontes. Abri uma dessas pocilgas que são a 

parte do seu organismo. Haveis de ver chineses bêbados de ópio, 

marinheiros embrutecidos pelo álcool, feiticeiras ululando 

canções sinistras, toda a estranha vida dos portos de mar. E esses 

becos, essas betesgas têm a perfídia dos oceanos, a miséria das 

imigrações, e o vício, o grande vício do mar e das colônias... (RIO, 

2008, p. 38).  
 

 Ora, se João do Rio não fala da Ática, em sua descrição, é por mera 

casualidade, pois obviamente o porto do Pireu devia ser, à época de Sócrates e 

Platão, como ainda são os portos, prenhe desses exotismos, dessas cruezas, dessa 

algaravia entre o sagrado e o profano, desses outros horizontes, dessas gentes em 

busca da nova vida e encontrando por vezes a morte, como bem descreve o autor 

carioca. Sócrates, por sua vez, filho de parteira e escultor, companheiro de 

Eurípedes, caso acreditemos em Diógenes Laércio, devia se sentir mais em casa 

entre esses homens rudes – de destino trágico – do Pireu, do que entre os falsos 

sábios da acrópole: como os nautas do Pireu, Sócrates é também uma espécie de 

nauta, um piloto de navio à procura de novíssimos e invisíveis horizontes, onde 

o filósofo, enfim, depois de sua dura jornada até lá possa se sentir em casa. Não 

à toa, quando cria uma parábola para falar do atroz tratamento que recebem os 

filósofos nas cidades (PLATÃO, 488a) e o quão deslocados ali eles se encontram, 

a metáfora que surge em sua imaginação é a de um navio que perde sua boa 

governança a partir da corrupção dos demais marinheiros, marinheiros esses que 

“não têm a mínima noção de que para ser piloto de verdade é preciso estudar o 

tempo, as estações e o céu, bem como os astros e os ventos e tudo quanto cai no 

âmbito de sua arte, se quiser, de fato, comandar o navio” (PLATÃO, 488d). O 

trabalho de Sócrates aí, no noturno Pireu, portanto, é bem governar os seus 

nautas (Polemarco, Trasímaco, Glauco, Adimanto e companhia), mesmo com a 

força contrária que fazem, mesmo que, em sua navegação, ele deva se utilizar de 

correntes e ondas paradoxais para aqueles que não sabem do bom navegar, a 

maioria de seus concidadãos.    

 A imagem do filósofo-nauta em seu porto ainda obviamente nos fará 

lembrar da outra metáfora fundamental para o Sócrates platônico, aquela da 

segunda navegação, apresentada no Fédon, expressão tirada da linguagem dos 

marinheiros. Tal expressão, como nos diz Giovanni Reale, refere-se a um tipo de 

navegação mais difícil, mais exigente, a “que se leva adiante sem remos quando 

se fica sem vento” (REALE, 2014, p. 52), aquela que nos levará do mundo da 



Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

 

8 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 

sensibilidade ao mundo inteligível, aquela que nos levará do porto do Pireu, 

pouco distante da Atenas histórica, até a eterna Bela Cidade do Sócrates 

platônico. Ao fim e ao cabo, mais do que Odisseu, nauta por acaso, Sócrates é o 

nauta que empreende conscientemente a mais difícil das navegações. 

 

4 . Um Viajante de Longas Distâncias 

Pensar é também se deslocar, ver uma vez possível a brecha da ruptura, a 

fresta fulcral que poderá quebrar as correntes do aqui e do agora para nos lançar 

no abismo sem fundo do espaço e do tempo, da infinita utopia, da eternidade 

invisível quiçá. É um remédio sutil para a irrefreável urgência das paixões, para 

a violência dos preconceitos, para a aspereza das religiões e das éticas mais duras. 

Pensar é estar em constante espanto, não temer se abrir e ir de encontro à 

desconhecida maravilha ou horror, é quebrar os grilhões do hábito, é o que nos 

faz abismar para além do habitat comezinho que o nosso corpo ainda teima 

frequentar: como bem poderia meditar um pensador antigo, mesmo encarcerado, 

pensando eu poderei estar em qualquer lugar do mundo, a qualquer momento 

que eu quiser, pois assim mantenho minha íntima liberdade, podendo estar 

sempre em trânsito, em inaudita e pessoalíssima viagem. 

E à filosofia é dado pensar, mas não qualquer pensamento, senão o mais 

radical, aquele que possa reunir em si o que os antigos mestres da verdade 

detinham, cada um em sua sacra capanga: a capacidade de julgar o presente, 

como os reis; a potência gloriosa ou infame da memória, como os poetas; o 

insondável futuro, como os profetas13. Pensamento que reúne em si, no final das 

contas, as facetas mais potentes da verdade: o que os pré-socráticos chamaram 

de princípio e Aristóteles de causas primeiras, o que Platão chamou de forma, ideia, 

Bem, o que Hegel chamaria de espírito. Pensamento radical acerca da origem (o 

que põe em movimento e destina), a saber, o mais radical deslocamento, a mais 

insólita viagem, a filosofia. 

E dentre os pensadores radicais, o Sócrates platônico, assim como seu 

filósofo modelar (seu espelho ideal), está entre os mais radicais. Dentre os 

viajantes do pensamento, está entre os mais insólitos; dentre os itinerários 

possíveis, perfaz o mais difícil; dentre as abertas distâncias, perfaz a mais 

superlativa. E esse Sócrates que replica um viajante de longas distâncias é aquele 

que, depois da longa jornada, trará consigo, como costumam trazer tais viajantes, 

                                            
13 Referência ao texto clássico de Marcel Detienne: Mestres da Verdade na Grécia Arcaica. 



Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

 

9 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 

o poderoso mistério da alteridade14, sua metafísica verdade. E Platão assim o 

revela, descrevendo o itinerário socrático no início de sua República, um que 

navega desde a comezinha economia da justiça, discutida com Céfalo e 

Polemarco, até as mais “selvagens” invectivas de Trasímaco, as invisíveis terras 

bárbaras de Giges e o não-lugar de sua Bela Cidade. O Sócrates platônico, como os 

mais extraordinários nautas helenos, também soube muito bem achar nas vagas 

as melodias do céu15.  
 

5 .  Para Uma Breve Conclusão 
 

 Caso não tenha sido um viajante, no sentido estritamente histórico do 

termo, como tantos outros sábios e filósofos, ao menos esse Sócrates platônico da 

República nos aparece como um alguém deslocado, alguém que, por seu próprio 

modo de vida, por sua constante ânsia de transcendência, estava sempre a ir além 

das fronteiras cotidianas daquele mundo que lhe era contemporâneo. Ao 

caminho natural dos de seu tempo, ele perfaz o impasse, o ir sempre adiante de, 

a aporia, a encruzilhada.  Como um theōrós, ele é um itinerante a ir, buscar 

contemplar o espetáculo da verdade e voltar; como um nauta, ele se alça do porto 

em direção às mais exóticas e inauditas paisagens, torna-se um viajante de longas 

distâncias; como um herói a perpetrar sua catábase, ele desce ao mundo dos 

mortos, mas, no diálogo platônico, ele eternamente de lá volta, em uma anábase, 

para uma Atenas que não é mais uma Atenas histórica, morta entre mortos, mas 

sim todas as cidades do mundo, de todos os lugares e tempos pós-socráticos, 

todas aquelas que sonham, com Sócrates, encontrar, ao mirar o infinito horizonte, 

o extraordinário espetáculo da mais bela e justa das cidades, lá onde se ouvirá 

para sempre Sócrates a dizer: 
 

Se aceitardes meu conselho e admitirdes que a alma é imortal e capaz de 

suportar todos os males como todos os bens, manter-nos-emos no 

caminho ascendente e praticaremos de todo modo a justiça e a virtude. Só 

assim nos tornaremos amigos de nós mesmos e dos deuses, não apenas 

durante o tempo que permanecermos nesta vida, como também depois 

de recebermos a recompensa da justiça, à feição dos vencedores dos jogos 

que recolhem de todos os lados seus troféus, e seremos felizes aqui a terra 

e na viagem de mil anos que já vos descrevemos (PLATÃO, 621c-d). 

                                            
14 Ao viajante de longas distâncias cabe um status diferentes não somente no enquanto 

da aventura de sua viagem, mas também quando de seu retorno (HELMS, 1988, p. 81). 
15 Referência a um verso de Castro Alves em seu Navio Negreiro. 



Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

 

10 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 

REFERÊNCIAS 

ALVES, C. O navio negreiro e outros poemas. Rio de Janeiro: Editora Antofágica, 

2022. 

 

BERNABÉ, A. What is a Katábasis? The descent into the Netherworld in Greece 

and the Ancient Near East. Les Études Classiques, Namur, v. 83, p. 15-34, 2015. 

 

DETIENNE, M. Mestres da verdade na Grécia arcaica. São Paulo: WMF Martins 

Fontes, 2013. 

 

DORTER, K. The transformation of Plato’s Republic. Oxford: Lexington Books, 

2006. 

 

HELMS, M. W. Ulysses’ sail: an ethnographic odyssey of power, knowledge, and 

geographical distance. Princeton: Princeton University Press, 1988. 

 

HERÓDOTO. História. 3. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2019. 

 

HOWLAND, J. Glaucon’s fate: history, myth, and character in Plato’s Republic. 

Philadelphia: Paul Dry Books, 2018. 

 

LAÊRTIOS, D. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. 2. ed. Brasília: Editora da 

Universidade de Brasília, 2008. 

 

NIGHTINGALE, A. W. Spectacles of truth in classical Greek philosophy: theoria in its 

cultural context. Cambridge: Cambridge University Press, 2004. 

 

PLANEAUX, C. The date of Bendis’ entry into Attica. Classical Journal, 

Baltimore, v. 96, n. 2, p. 165-192, dez./jan. 2000/2001. 

PLATÃO. A República. 4. ed. Belém: EDUFPA, 2016. 

 

REALE, G. Platão. 2. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2014. 

 

RIO, J. A alma encantadora das ruas. São Paulo: Companhia das Letras, 2008. 

 

RUTHERFORD, I. State pilgrims and sacred observers in ancient Greece: a study of 

Theōriā and Theōroi. Cambridge: Cambridge University Press, 2013. 

 


