
 
https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal 
 

Panorama Sobre o Conceito de Encarnação: do Século 

IV d.C. ao XVIII 
 

Fabiano Veliq 

Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais -PUC MG 

 https://orcid.org/0000-0001-6273-1333  

 http://lattes.cnpq.br/3529545789104989 

       veliqs@gmail.com 
 

Resumo 
 

O presente artigo tem como objetivo traçar um panorama sobre o conceito de 

encarnação a partir do século IV d.C. até o século XVIII. Tal recorte se justifica na 

medida em que o século IV marca um divisor de águas na história da igreja cristã e 

suas decisões, principalmente a partir do concílio de Niceia darão o tom do debate em 

torno do conceito de encarnação nos séculos posteriores até depois da reforma 

protestante do século XVI. Para traçar tal panorama nosso texto se inicia com o debate 

cristológico do século IV que culmina na formulação do credo niceno-

constantinopolitano em 381 d.C, em seguida analisamos como que o conceito de 

encarnação é tratado por três autores da escolástica, a saber, Alexandre de Hales, São 

Boaventura e São Tomás de Aquino, e na sequência ressaltamos o tom do debate na 

modernidade até o século XVIII.  

Palavras-chaves: Encarnação, Medieval, Igreja, Cristo, Deus, Modernidade 
 

Abstract 
 

This article aims to outline an overview of the concept of incarnation from the 4th 

century AD to the 18th century. This is justified insofar as the 4th century marks a 

watershed in the history of the Christian church and its decisions, mainly from the 

Council of Nicaea onwards, will set the tone for the debate surrounding the concept 

of incarnation in subsequent centuries until after the Protestant Reformation of the 

16th century. To outline this overview, our text begins with the Christological debate 

of the 4th century that culminates in the formulation of the Nicene-Constantinopolitan 

creed in 381 AD. We then analyze how the concept of incarnation is treated by three 

scholastic authors, namely, Alexander of Hales, Saint Bonaventure and Saint Thomas 

Aquinas, and then we highlight the tone of the debate in modernity until the 18th 

century.   

Keywords: Incarnation, Medieval, Church, Christ, God, Modernity 

https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal
http://lattes.cnpq.br/3529545789104989
mailto:veliqs@gmail.com


 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
2 

 

 

1. O Debate Cristológico a Partir do Século IV D.C. 

Um pouco depois das formulações de Orígenes, já no século IV d.C, surge uma 

das principais controvérsias do período patrístico sobre a relação entre Deus-Pai e 

Deus-Filho, a saber, a questão ariana, vinda de Ário. A proposta de Ário era que Cristo 

era um ser divino preexistente e que estava com Deus no início da criação, mas, para 

Ário, Cristo nem sempre teria existido, tendo vindo à existência em algum momento 

remoto antes da criação. Deus existiria primeiramente sozinho e só se tornaria Deus-

Pai no momento em que gera o Filho. Se o Filho era gerado, era porque em algum 

momento ele não teria existido. 

Cristo, nesse sentido, seria Deus, mas não plenamente. O Cristo como gerado 

posteriormente não é Deus verdadeiro, pois a natureza divina do Cristo vem de Deus. 

Ele seria, portanto, criatura de Deus. Dessa forma, para Ário, haveria três seres divinos 

separados, o que ele chama de hipóstases. Apenas o Pai existe desde sempre. O Filho 

é gerado por Deus antes da criação do mundo, de forma que o Filho não é coeterno 

como o Pai. 

As questões levantadas por Ário se tornam as questões centrais sobre as quais 

se concentram o primeiro concílio de Niceia em 325 d.C. Como uma tentativa de 

resolver o impasse entre Ário e chefe da Igreja de Alexandria, Alexandre se empenha 

com todas as forças para a expulsão de Ário e seus seguidores da Igreja e a querela 

entre os dois impulsiona Constantino a convocar o concílio de Niceia como forma de 

tentar unificar o entendimento a respeito da divindade de Jesus. 

A fórmula que se consagrou como ortodoxa foi a efetuada pelo Concílio de 

Niceia em 325 d.C. O credo de Niceia visa a responder às diversas questões debatidas 

até aquela data. O primeiro concílio de Niceia foi uma tentativa inicial de alcançar um 

consenso na Igreja através de uma assembleia representando toda a cristandade do 

período. As principais pautas do concílio foram a resolução da questão cristológica da 

natureza divina de Jesus e sua relação com Deus Pai; a construção da primeira parte 

do Credo Niceno; a fixação da data da Páscoa e a promulgação da lei canônica em sua 

primeira forma. O Credo Niceno afirma: 

 

Cremos em um só Deus, O Pai, o Todo-Poderoso, Criador do céu e da 

terra, De tudo que existe, visível e invisível. Cremos em um só Senhor, 

Jesus Cristo. Filho unigênito de Deus, Nascido do Pai antes de todos 

os séculos. Deus de Deus, Luz da Luz, Deus verdadeiro de Deus 

verdadeiro, Gerado, não criado, Consubstancial ao Pai. Por ele todas 

as coisas foram feitas. Para nós e para nossa salvação, Ele desceu dos 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Jesus
https://pt.wikipedia.org/wiki/Deus,_o_Pai
https://pt.wikipedia.org/wiki/Credo_Niceno
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cálculo_da_Páscoa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Páscoa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Lei_canônica


 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
3 

 

céus; Pelo poder do Espírito Santo, Se encarnou no seio da Virgem 

Maria, E se fez homem. Também por nós foi crucificado sob Pôncio 

Pilatos; Sofreu a morte e foi sepultado. Ressuscitou ao terceiro dia, 

Conforme as escrituras; Subiu aos céus, E está sentado à direita do Pai. 

De novo há de vir em glória para julgar os vivos e os mortos, E seu 

reino não terá fim1. 

 

Cada uma das frases do Credo tem um objetivo de rejeitar heresias do período. 

O Credo Niceno coloca uma “posição oficial” da cristandade frente às “heresias” do 

período. No contexto do século IV d.C., todas as afirmações do Credo são 

extremamente importantes e qualquer diferença, por mínima que seja, são passíveis 

de levar o opositor à condenação eterna. Nesse sentido, podemos notar que o Credo 

precisa enfatizar de maneira bastante detalhada o que se crê e como se crê, para não 

dar margem a nenhuma interpretação errônea do dogma. 

A cristologia do Credo Niceno mostra que Cristo era um ser separado de Deus-

Pai (contra o modalismo), que sempre existiu junto a Deus, tornou-se humano, não 

em parte, mas completamente (contra o docetismo) sem deixar de ser Deus (contra os 

ebionitas e teodotianos) e possuía as duas naturezas, sendo um só ser (contra os 

gnósticos). O que aparentemente resolve o problema de maneira conciliatória acaba 

por criar heresias cada vez mais detalhadas e resoluções cada vez mais paradoxais. 

Claramente a história do problema não se encerra com o Credo Niceno, mas ali 

se inicia uma nova fase de debates teológicos ainda muito focados nas questões 

levantadas por Ário, que serão “resolvidas” no Concílio de Constantinopla I, em 381 

d.C. Nesse concílio, há a confirmação das decisões do Concílio de Niceia e o arianismo 

passa a ser uma visão minoritária dentro da Igreja, considerada como herética pela 

ampla maioria2.Depois do Concílio de Constantinopla, o Ocidente nota claramente o 

triunfo do Credo Niceno e a questão cristológica dos três primeiros séculos se arrefece. 

Segundo Rubenstein, “A grande pergunta teológica agora era definir como a 

humanidade decaída poderia ser salva pela graça soberana de Deus através dos 

sacramentos da Igreja. E a grande questão prática era como converter e integrar as 

tribos germânicas à comunidade católica.” (RUBENSTEIN, 2001, p.275) 

No Oriente, a questão sobre a figura de Maria se tornou objeto de grandes 

debates antes que ela fosse transformada em objeto de veneração. Enquanto no 

Ocidente a noção de Maria como Theotokós (mãe de Deus) já havia se consolidado, no 

                                                

1 Em: Wikipedia, Primeiro Concílio de Nicéia. Disponível em: 

<https://pt.wikipedia.org/wiki/Primeiro_Conc%C3%ADlio_de_Niceia>. Acesso: 21 de abril de 2022. 

2 Para uma visão sintética dos problemas enfrentados nos concílios ecumênicos, remetemos o leitor 

ao texto já citado de Sesboüé (1968-1969) especialmente as páginas 78-80. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Primeiro_Concílio_de_Niceia


 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
4 

 

Oriente Nessa noção demorou mais tempo. A questão de Maria implica diretamente 

no problema da divindade/humanidade de Jesus, uma vez que as naturezas de Cristo 

estariam plenamente ou apenas parcialmente conectadas, de forma que Deus teria 

sido criança e morrido numa cruz. 

Nos países de língua latina, o fim da controvérsia ariana gerou muitos conflitos 

por mais de dois séculos, sendo que os chamados alexandrinos3 mantiveram a opinião 

de que havia apenas uma natureza em Cristo, enquanto os antioquianos4 insistiram 

na existência de duas naturezas. Para resolver essas querelas, houve outros concílios. 

O segundo Concílio de Éfeso (449) condenou a escola de Antioquia como herege; já o 

Concílio de Calcedônia (451) condenou os alexandrinos como hereges e diversos 

imperadores favoreceram um lado ou outro do debate. Segundo afirma Rubenstein, 

“a controvérsia somente terminou quando os ’monofisistas’” foram obrigados a 

formar suas próprias igrejas, muitas das quais persistem até os nossos dias”. 

(RUBENSTEIN, 2001, p. 276).    

O  Oriente aceitou as premissas da Santíssima Trindade formuladas por Niceia 

e Constantinopla, mas os padres gregos — que agora pertenciam ao império bizantino 

– manifestaram veementemente a ideia de que homens e mulheres comuns poderiam 

se tornar semelhantes a Deus por meio da imitação do Cristo5. Tal disputa também se 

torna bastante forte no desenvolvimento da relação entre a Igreja do Oriente e a Igreja 

do Ocidente. Para além das questões teológicas, as relações entre a Igreja de Roma e a 

Igreja em Constantinopla foram se tornando cada vez mais distantes e a comunicação 

– antes profícua entre os cristãos do Oriente e os cristãos do Ocidente – praticamente 

                                                

3 A escola de Alexandria se configura pelo interesse pela investigação metafísica do conteúdo da fé, e 

a investigação alegórica das Sagradas Escrituras. Para essa escola, a autêntica verdade está no sentido 

alegórico mais profundo do texto. Os pensadores cristãos de Alexandria adotaram este método, porque 

estavam convencidos de que a interpretação literal é indigna de Deus. Sem alegoria, nem a teologia 

nem a exegese teriam realizado os enormes avanços que conseguiram. Os mesmos pensadores 

encontraram nos escritos paulinos a colaboração da aplicabilidade alegórica na interpretação do Antigo 

Testamento. 

4 A escola de Antioquia, fundada por Luciano de Samosata, foi uma reação contrária aos excessos e 

fantasias do método alegórico origenista. O ponto central de tal escola era o próprio texto sagrado, 

procurando induzir seus discípulos a uma interpretação literal. Os teólogos antioquenos rejeitavam o 

método alegórico, próprio dos alexandrinos, que, em sua opinião, desvirtuava o reto sentido dos textos 

bíblicos, com o risco de os converter em pura mitologia. 

5 Esse é o conceito de Theosis da Igreja cristã oriental, ou seja, o tornar-se Deus. Para a igreja do oriente, 

tal conceito está no centro da sua teologia. A doutrina é explicitada por Santo Atanásio de forma clara 

quando afirma que ““Ele se fez homem para que fôssemos deificados; tornou-se corporalmente visível, 

a fim de adquirirmos uma noção do Pai invisível” (ATANÁSIO, 2002, p. 198). Sua afirmação é uma 

descrição adequada da doutrina. O que de outra forma pareceria absurdo – que o homem caído e 

pecador possa se tornar santo como Deus é santo - foi tornado possível por Jesus Cristo, que é Deus 

encarnado. 



 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
5 

 

cessaram por completo. O concílio de Calcedônia (451) marca a fórmula “definitiva” 

do dogma cristológico, confirmando as formulações de Niceia (325) e Constantinopla 

(381). O credo de Calcedônia (451) afirma: 

 

Todos nós, perfeitamente unânimes, ensinamos que se deve confessar 

um só e mesmo Filho, nosso Senhor Jesus Cristo, perfeito quanto à 

divindade, perfeito quanto à humanidade, verdadeiro Deus e 

verdadeiro homem, constando de alma racional e de corpo; 

consubstancial [hommoysios] ao Pai, segundo a divindade, e 

consubstancial a nós, segundo a humanidade; “em todas as coisas 

semelhante a nós, excetuando o pecado”, gerado segundo a divindade 

antes dos séculos pelo Pai e, segundo a humanidade, por nós e para 

nossa salvação, gerado da Virgem Maria, mãe de Deus [Theotókos]; 

Um só e mesmo Cristo, Filho, Senhor, Unigênito, que se deve 

confessar, em duas naturezas, inconfundíveis e imutáveis, 

inseparáveis e indivisíveis; a distinção da naturezas de modo algum é 

anulada pela união, mas, pelo contrário, as propriedades de cada 

natureza permanecem intactas, concorrendo para formar uma só 

pessoa e subsistência [hypóstasis]; não dividido ou separado em duas 

pessoas. Mas um só e mesmo Filho Unigênito, Deus Verbo, Jesus 

Cristo Senhor; conforme os profetas outrora a seu respeito 

testemunharam, e o mesmo Jesus Cristo nos ensinou e o credo dos 

padres nos transmitiu.6 

 

Dessa forma, com o credo Calcedônico, chega-se às definições mais refinadas 

dos problemas enfrentados desde o século 2 da Era Cristã, visando a resolver as 

querelas mais importantes que ainda eram objeto de disputa entre os cristãos.  Como 

afirma J. Liébaert (1966 p. 221):  “O dogma de Calcedônia aparece aos olhos do 

historiador como o ponto culminante e, por assim dizer, a conclusão de todos os 

esforços dos séculos anteriores para expressar corretamente o conteúdo da Revelação 

sobre a pessoa de Cristo.”7 Pouco tempo depois, o mundo oriental seria invadido pelo 

Islã e com ele, a ideia de um Jesus islâmico, não mais como um Deus, ou filho de Deus, 

mas apenas um homem inspirado por Deus, um dos profetas, etc. parece ter 

impressionado um grande número de orientais que ainda pensava em um Deus 

                                                

6  Declaração de Fé Calcedônia. Disponível em: 

<http://www.monergismo.com/textos/credos/declaracao_calcedonia.htm>.  

Acesso: 21 de abril de 2022. 

7 Original em Francês: “Le dogme de Chalcédoine apparaît aux yeux de l’historien comme 

l’aboutissement et, pour ainsi dire, la conclusion de tous les efforts des siècles antérieurs pour 

exprimer correctement le contenu de la Révélation sur la personne du Christ.” (Tradução nossa) 

http://www.monergismo.com/textos/credos/declaracao_calcedonia.htm


 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
6 

 

unitário e que ainda não tinham aceitado completamente a incorporação de Jesus à 

natureza divina de Deus. Segundo Rubenstein (2001 p. 259) isso talvez explicasse o 

motivo pelo qual no Oriente Médio e na África do Norte a doutrina maometana de 

Um Só Deus” entrou com tamanha facilidade e substituiu rapidamente a crença cristã 

estruturada em torno da relação Deus-Pai, Deus-Filho, Deus-Espírito Santo. 

 

2 .  A Noção de Encarnação na Idade Média  

 Nesse sentido, pode-se notar, pelo exposto até o momento, que a Teologia dos 

padres da igreja referente à encarnação vai sofrendo mudanças drásticas e entrando 

cada vez mais em discussões teológicas mais refinadas. Do ponto de vista do debate 

visto acima, as formulações de Calcedônia são mantidas sobre a natureza de Cristo – 

a união hipostática, o nascimento virginal – e nada disso se torna objeto de debate, 

pois a fórmula de Calcedônia será tomada como “definitiva” e não é problematizada 

pelos principais autores escolásticos. O debate se dá muito mais sobre detalhes da 

psicologia do Cristo, como se daria a sua relação com suas emoções, seus anseios, etc. 

 Outro ponto crucial para a escolástica no debate sobre a encarnação é o 

primado ontológico de Cristo frente à criação. A questão da primazia do Cristo tem a 

ver com o fato de ele ser o primeiro na ordem das coisas, mas sendo, ainda, Deus-

homem. Para uma compreensão primeira, podemos dizer que o primado que a fé 

cristã reconhece em Cristo é um primado de excelência, uma prioridade absoluta e 

universal na hierarquia dos seres. É um primado de ordem ontológica e não 

cronológica. O fundamento último do primado de Cristo estaria na questão quanto à 

sua divindade. Este debate será central entre os medievais do período escolástico. 

 A doutrina do primado do Cristo se inicia a partir de São Paulo, na sua carta 

aos Colossenses, em que afirma: “Ele é o princípio, o primogênito dos mortos, tendo 

em tudo a primazia” (Cl 1,18)8. Esse texto será lido pela tradição da Igreja Católica e 

gerará diversos debates, o que determinará, em grande medida, o debate teológico 

medieval. O debate realizado entre os medievais se insere dentro do quadro do 

problema da redenção e do pecado; o que, como vimos, não é o tom dado pelos Padres 

(gregos) dos primeiros séculos que coloca a questão muito mais em termos de uma 

divinização do homem do que propriamente uma questão de redenção e pecado. 

 Entre os padres latinos, a questão da primazia do Cristo se dá a partir da 

temática do pecado e da redenção, de forma que tal mentalidade harmatiocêntrica se 

torna dominante para a leitura das questões teológicas na escolástica. Como afirma 

Filho: “O problema-chave da teologia latina é estabelecer uma conexão entre o pecado 

                                                

8 Texto disponível em: <https://www.bibliaonline.com.br/acf/cl/1> acessado em 11 de fevereiro de 2020. 

https://www.bibliaonline.com.br/acf/cl/1


 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
7 

 

a ser reparado e Cristo redentor” (FILHO, 2007 p. 74). Tal ênfase no caráter redentor 

da encarnação coloca o problema do primado do Cristo dentro de uma formulação 

hipotética que pode ser assim formulada: “se Adão não tivesse pecado, o filho de Deus 

teria se encarnado?” 

 

2.1  Alexandre de Hales 
 

 Uma das primeiras respostas da escolástica para o problema da encarnação 

pode ser encontrada na obra do franciscano Alexandre de Hales (1185 – 1245) que 

marca uma das primeiras expressões de um teologar profissional franciscano no 

campo teológico acadêmico. A obra de Alexandre de Hales (1497) é conhecida como 

Summa Theologica fratis Alexandre9 na qual o autor aborda o tema de modo sistemático, 

esforçando-se para fazer uma exposição da doutrina da encarnação desvinculando-a 

do pecado do homem. A explicação de Alexandre de Hales (1497) se dá a partir da 

independência da encarnação do pecado, aduzida principalmente do princípio 

platônico e neoplatônico para explicar a existência do mundo. Deus sendo o summum 

Bonum difunde sua bondade primeiramente “ad intra” e produz as “Pessoas Divinas”, 

mas é possível também uma difusão “ad extra” que produz pessoas e coisas não 

divinas. O argumento de Alexandre de Hales (1497) visa a estabelecer o primado da 

encarnação frente às outras coisas do mundo. Entre a bondade incriada e infinita de 

Deus e as coisas criadas em finitude, existe a possibilidade de comunicação e união. 

Em Cristo, Verbo feito carne, Deus infinito se une à criatura finita.10 

 Para o Doctor Irrefragabilis11 o ser humano, pelo fato de possuir um corpo 

material, seria mais propenso a receber a união da natureza divina do que os anjos, 

pois eles não possuem corpos materiais. O fato de ser espírito e matéria dá ao homem 

uma semelhança maior com Deus do que os anjos; dessa forma, o filho de Deus se 

expressaria melhor fora da espécie divina naquilo que há de mais semelhante a Deus, 

ou seja, no ser humano feito à imagem de Deus. A proposta de Alexandre de Hales 

                                                

9  O texto digitalizado da obra em latim pode ser encontrado em: <https://archive.org/details/ita-bnc-

in1-00000485-001/page/n20/mode/2up>. 

 Acesso em: 11  de fevereiro de 2020. 

10 O argumento de Alexandre de Hales se dá da seguinte forma “Si ergo eius debet esse summa 

diffusio, quia est summum Bonum, convenientius est quod se diffundat in criatura; sed haec diffusio 

non potest intelligi summa nisi ipse uniatur creaturae; ergo convenit quod Deus uniatur creaturae, et 

máxime humane, sicut ostensum est. Ergo, posito quod ipsa non esset lapsa, adhuc ei uniretur 

summum Bonum.” (Summa Theologica, III, Quaest. Un., q.3, tit. 2, Opera Omnia, IV). Texto original 

disponível em:  

<https://play.google.com/books/reader?id=pjIA1PWOVaUC&hl=pt&pg=GBS.PR1>.  

Acessado em: 11 de fevereiro de 2020. 

11 O papa Alexandre IV, na bula De Fontibus Paradisi, atribui esse título a Alexandre de Hales. 

https://archive.org/details/ita-bnc-in1-00000485-001/page/n20/mode/2up
https://archive.org/details/ita-bnc-in1-00000485-001/page/n20/mode/2up
https://play.google.com/books/reader?id=pjIA1PWOVaUC&hl=pt&pg=GBS.PR1


 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
8 

 

(1497) para a encarnação se sustenta a partir de uma teologia da criação muito refinada 

e com um suporte antropológico sólido, marcando uma diferença muito grande da 

antropologia agostiniana que via a imagem de Deus apenas na alma e não no corpo 

humano, uma vez que, para Agostinho (muito influenciado por Platão), o corpo 

humano não seria algo de tão divino no homem, o que coloca para Agostinho a 

dificuldade para explicar o porquê de Deus ter se encarnado em uma criatura corpórea 

e não angélica. Percebe-se que Hales não pretende apresentar necessidades racionais 

da encarnação, mas somente os motivos dela, fazendo com que tal encarnação não 

dependa de modo algum do pecado, mas seja querida por Deus de maneira 

antecedente12. A questão que salta aos olhos na proposta de Alexandre é o fato de que 

a encarnação não vem fundamentada na história da Salvação, isto é, na liberdade 

divina, mas vem explicada a partir da natureza divina que deseja se comunicar. 

 

2.2  São Boaventura 
 

 São Boaventura (1217-1274) ou Doutor Seráfico (1217-1274) foi um dos autores 

medievais que mais se dedicou à questão da encarnação do Verbo. Em suas obras, 

constantemente relaciona a encarnação à redenção do homem, no entanto, sempre 

admite que Deus poderia ter salvo a humanidade por outro caminho que não fosse a 

encarnação do Filho. Como afirma: 

 

Após haver-se dito algo da Trindade de Deus, da criação do mundo e 

da corrupção do pecado, resta agora considerar brevemente e 

encarnação do Verbo, através de quem afetuou-se a salvação e a 

reparação do gênero humano, não porque Deus não pudesse salvar ou 

libertar o gênero humano de outro modo, mas porque nenhum outro 

modo era tão proporcionado e conveniente ao próprio reparador, a 

quem devia ser reparado e à obra da reparação (BOAVENTURA, 1983, 

p. 68) 

 

                                                

12  Essa tese também será defendida por João Duns Escoto (1266-1308) de forma bastante enfática contra 

a proposição tomista que se assemelhará à resposta de São Boaventura. Para João Duns Escoto e a 

chamada “escola escotista”, a questão hipotética: “se Adão não tivesse pecado, o filho de Deus teria se 

encarnado” não é analisada em si, mas o problema é encarado e respondido de maneira afirmativa, ou 

seja, para Escoto, não há uma dependência entre a encarnação e o pecado. Para o autor, Cristo foi 

querido por si mesmo, tudo foi criado por Ele, e isso o coloca como o primeiro querido e a causa final 

de toda a criação que foi criada por ele. A grande preocupação de Escoto teria sido falar de Cristo 

positivamente, fazendo vir à luz a riqueza da Graça e da Glória do Verbo encarnado, que irradia em 

toda a criação. Para uma análise das teorias escotistas, recomendamos a tese de Domingos Barbosa 

Filho (2007), já utilizada por nós nesta pesquisa.  



 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
9 

 

 Para São Boaventura (1983), por meio da criação, Deus teria colocado a alma 

humana em contato com o Verbo divino a partir do relacionamento ontológico 

creatural (Deus criador-homem criatura). No entanto, com o pecado de Adão, a divina 

sabedoria teria encontrado uma via de misericórdia por meio do verbo encarnado para 

manifestar a sua Graça. Para o teólogo, com a queda, a criatura humana se tornou 

ofuscada para a contemplação da Graça divina e, para isso, tornou-se conveniente que 

o Verbo eterno e invisível se manifestasse sob a forma material. O Verbo divino tem 

sua morada no céu, mas habitou a terra para instruir o coração dos homens. Por isso, 

o Verbo se fez carne. 

 Percebe-se uma diferença grande da proposta de São Boaventura (1983) para a 

de Alexandre de Hales (1497). Enquanto o último responde “sim” à questão (“se Adão 

não tivesse pecado, o filho de Deus teria se encarnado?”), a resposta do primeiro é um 

retumbante: “não”. A proposta de São Boaventura (1983) visa a determinar a 

conveniência da encarnação e não tanto o motivo da encarnação. O problema, para 

São Boaventura, é demonstrar que Deus ter se feito carne não é incompatível com a 

natureza divina, mas é completamente digna de Deus. “Boaventura ressalta, 

repetidamente, que se trata de reflexões que nascem depois que se conhece o fato da 

encarnação, e jamais de deduções que, partindo da análise de Deus ou do universo, 

possam exigir o fato da encarnação. Não se trata de indicar a ratio que está na base do 

próprio fato, mas de ilustrar como este fato não é repugnante com a perfeição de 

Deus.” (FILHO, 2007 p. 84) 

Algo que fica claro é que São Boaventura (1983) não está preocupado em dizer 

o “motivo” da encarnação do Verbo, mas a ratio dela. Enquanto a noção de motivo 

sinaliza algo que se moveria de um fator externo, que, no caso, não pode ser outro que 

não o próprio Deus, o segundo ratio visa a precisar o significado interior, o princípio 

íntimo que move o próprio Deus; dessa forma, tocando no fundo do problema 

encarnacional. 

 A resposta de São Boaventura coloca a necessidade de duas ordens de Salvação. 

Uma, que se daria antes do pecado, do qual o chefe direto é Deus diretamente e o 

Verbo é Deus; e outra, depois do pecado do qual o chefe é Cristo homem-Deus. Tal 

resposta do teólogo acaba por vincular a encarnação do Verbo ao pecado do homem, 

o que não deixa de ser um problema do ponto de vista teológico, algo que o Doutor 

Seráfico, com certeza, tinha ciência. 

 

 

 

 



 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
10 

 

 2.3  São Tomás de Aquino 
 

  Os problemas sobre o tema da encarnação vão receber de São Tomás de Aquino 

(1225 – 1274) uma atenção especial em diversas de suas obras, nas quais proporá uma 

saída “moderada” para o problema. 

Em sua Suma Teológica (2009), as questões 1 a 59 da parte 3 versam sobre o 

problema da encarnação, focando as questões possíveis sobre a ontologia e a 

psicologia de Cristo, e, em grande medida, confirmará o dogma calcedônico.13 A 

proposta de São Tomás tem como mote apresentar o Cristo como Salvador dos 

homens e como caminho da verdade pelo qual é possível alcançar a ressurreição e 

felicidade da vida imortal. Dessa forma, para São Tomás, é preciso que seja estudado 

o próprio Salvador, considerá-lo “em si mesmo”, o que, de fato, aponta para o mistério 

do Verbo encarnado e sua ação redentora. No prólogo de sua Suma Teológica, São 

Tomás deixa claro o seu propósito, 

 

Por essa razão, para levar a termo o trabalho teológico, depois de 

considerar o fim último da vida humana, as virtudes e os vícios, é 

necessário que nossa consideração prossiga tratando do Salvador de 

todos e dos benefícios por ele concedidos ao gênero humano. Para 

tanto, em primeiro lugar, devemos considerar o próprio Salvador; em 

segundo lugar, seus sacramentos, pelos quais alcançamos a salvação; 

em terceiro lugar, o fim da vida imortal, à qual chegamos ressuscitando 

por ele. Quanto ao primeiro tópico, apresentam-se duas considerações: 

a primeira, refere-se ao próprio mistério da Encarnação, segundo o qual 

Deus se fez homem para nossa salvação; a segunda, ao que nosso 

Salvador, isto é, o Deus encarnado, realizou e sofreu. (AQUINO, 2009 

p.55) 

 

O Doutor Angélico, ao tratar da questão da encarnação, se mostra bastante 

dependente da formulação de Santo Anselmo (1033 – 1109) em seu famoso Cur Deus 

                                                

13 Claramente a formulação de São Tomás é extremamente refinada e apenas a sua tentativa de lidar 

com o problema em 59 questões já dariam uma tese de como a noção de encarnação teria sido revisitada 

por São Tomás. Não é o nosso intuito aqui explicitar detalhadamente as teses de São Tomás de Aquino, 

o que está claramente para além do escopo deste trabalho, mas apontar que São Tomás dedica muito 

da sua energia e rigor teológico na tentativa de clarificar ainda mais a questão da encarnação, tanto que, 

para isso, dedica uma parte inteira de sua Suma Teológica à questão. O teólogo deixa clara a sua posição 

concordante com o concílio de Constantinopla na Q2.a6 (p 89 op.Cit.) ao traçar, de maneira bastante 

sucinta, o debate que aludimos entre os séculos II e V da Era Cristã. O refinamento da proposta tomista 

se dá pelas novas formulações a respeito da noção de pessoa e essência, termos caros aos debates do 

século XIII. 



 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
11 

 

Homo. São Tomás não pretende examinar uma pura hipótese sobre a encarnação, mas 

quer ilustrar a realidade da encarnação e, por isso, assume a forma hipotética colocada 

por nós: “se Adão não tivesse pecado, o filho de Deus teria se encarnado?”. A resposta 

tomasiana para o problema será próxima à resposta de São Boaventura (1983). Na 

Summa Teológica, lê-se: 
 

Sobre essa questão, há diversidade de opiniões. Alguns dizem que, 

mesmo que o homem não pecasse, o Filho de Deus teria se encarnado. 

Outros afirmam o contrário, e é com essa opinião que convém 

concordar. Tudo o que provém somente da vontade de Deus, acima 

de qualquer direito da criatura, só o conhecemos pelo ensinamento da 

Sagrada Escritura, pela qual nos é dada a conhecer a vontade divina. 

Como, porém, na Sagrada Escritura o motivo da encarnação sempre é 

posto no pecado do primeiro homem, é mais correto dizer que a obra 

da encarnação foi ordenada por Deus para remédio do pecado, de 

sorte que, não havendo pecado, não haveria encarnação. No entanto, 

o poder de Deus não está limitado a essa condição: mesmo que não 

houvesse pecado, Deus poderia encarnar-se. (STh q. 1 a. 3 in. 

AQUINO, São Tomás, 2009 p.65) 
 

O critério de São Tomás é bastante claro. Apenas as escrituras podem ser a 

baliza para responder essa questão, pois estão acima de qualquer exigência natural. 

Dessa forma, a proposta de São Tomás tenta compreender problemas da sua época 

sobre a encarnação respondendo aos calorosos debates cristológicos da escolástica, 

aprofundando temas caros do século 13 d.C, mas mantendo a base cristológica 

definida pelos pais da Igreja Cristã, fazendo mais coro à resposta de São Boaventura 

(1983) do que a exposta por Alexandre de Hales (1497).  

 

3 -  A Encarnação a Partir do Século XVII  ao  Século de Hegel 

Pelo que já foi exposto até o momento, pode-se notar que a questão da 

encarnação perpassa toda a história do cristianismo, de forma que podemos concordar 

com Hans Küng (1974) quando afirma que: “O problema de Deus é também o 

problema do homem; mas também vale o inverso: o problema do homem é o problema 

de Deus, seja para aceitá-lo ou para desfazê-lo14” (KÜNG, 1974, p.14). Essa percepção 

coloca, para nós, uma boa pista para percebermos, em grande medida, o caminho que 

                                                

14 Original em espanhol: “El problema de Dios es también el problema del hombre; pero también vale 

la inversa: el problema del hombre es el problema de Dios, sea para aceptarlo o para desecharlo.” 

(Tradução nossa) 



 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
12 

 

a questão da encarnação tomará a partir da modernidade até culminar na época de 

Hegel.       

A percepção de que a questão de Deus é a questão do homem se coloca de duas 

formas bastante distintas; se, por um lado, a encarnação de Deus revela o caráter 

divino do homem, lembremos a famosa sentença de Santo Agostinho em seu sermão 

sobre a Natividade do Senhor citado por São Tomás em sua Suma Teológica (2009 Q1 

a2, p. 62): “Deus se fez homem para que o homem fosse feito Deus”. Para outros, a 

realização da encarnação implica apenas a morte de Deus, restando apenas o homem. 

 Depois das formulações vistas até o concílio de Calcedônia (451), a cristologia 

católica navegou de maneira bastante lenta e com pouquíssimos avanços para além 

das resoluções conciliares. Cerca de dez séculos de teologia católica posterior 

refletiram e refinaram alguns pontos dos dogmas, mas com apenas algumas 

mudanças bastante peculiares que em nada alteravam as resoluções já dadas pela 

igreja. Exemplos como Escoto Erígena, Gerhor Von Reichersberg, Eckhart e Nicola de 

Cusa apontam para tentativas de reconfiguração do dogma encarnacional, mas tudo 

dentro de uma órbita sistemática já pré-fixada anteriormente. 

Até mesmo a reforma luterana focada na noção de graça e justificação, que 

marca uma nova fase no cristianismo, não parece romper com a sistematização 

católica conciliar, mas coloca o seu foco cristológico em outro movimento, girando em 

torno das questões adjacentes ao dogma definido. No entanto, a reforma significou 

um movimento no intuito de libertar o sujeito da síntese medieval entre religião cristã 

e filosofia grega, pretendendo uma restauração de um cristianismo que retorna às suas 

bases bíblicas. A teologia dos reformadores dava uma ênfase grandiosa na relação do 

homem com Deus.  

Lutero com as suas “cinco solas”15 propõe uma revitalização da relação pessoal 

com Cristo e um retorno à proposta bíblica seguida de um afastamento dos dogmas 

eclesiais. O ponto de partida de Lutero, portanto, era a figura do Cristo bíblico relatado 

no Novo Testamento. Sua preocupação central se baseava na noção do Deus 

justificador que, por meio da sua graça, trouxe salvação ao homem que morre na cruz. 

A cruz como marca da graça caracteriza o que chamamos da Theologia crucis de Lutero. 

A reforma luterana liberta o homem de uma estrutura medieval católica e o 

coloca de maneira autônoma diante do mundo e diante de Deus. Esse homem agora 

não precisa mais da mediação da igreja para ter acesso ao texto bíblico, não precisa 

                                                

15 “Cinco solas” são frases latinas que definem princípios fundamentais da Reforma Protestante em 

contradição com os ensinamentos da Igreja Católica Apostólica Romana. Os cinco solas sintetizam os 

credos teológicos básicos dos reformadores, pilares os quais creram ser essenciais da vida e prática 

cristã. Todos os cinco implicitamente rejeitam ou se contrapõem aos ensinamentos da Igreja Católica 

Apostólica Romana. São eles: Sola Fide, Sola Scriptura, Solus Christus, Sola Gratia, Soli Deo Gloria. 



 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
13 

 

mais da Igreja católica para a salvação, pois ela é dada a todo homem por meio da 

Graça divina. A proposta deu um novo fôlego ao cristianismo e às reflexões sobre a 

figura do Cristo, mas, com o passar do tempo, a orientação luterana em sua vertente 

pietista exemplificada pelo Conde Von Zinzendorf (1700-1760) foi, em grande medida, 

responsável por uma “humanização” da fé que culminaria em uma espécie de 

“moralização da religião” de forma que podemos concordar com Küng quando afirma 

que “o pietismo conduziu à ilustração.16” (KÜNG, 1974, p. 21). 

Ao mesmo tempo em que a reforma protestante propõe um novo movimento 

na teologia, não podemos nos esquecer que o século XVII marca a revolução científica, 

havendo um rompimento da visão de mundo baseado em uma física aristotélica para 

uma física newtoniana. Assim, abre-se a possibilidade de repensar questões já 

sedimentadas há anos, o que impulsiona a ciência, a filosofia e a própria teologia. 

Pensadores como Nicolau de Cusa, Pascal e Giordano Bruno seriam os primeiros a 

conceber a noção de Deus dentro do novo espírito da época, ou seja, o Deus infinito 

dos universos infinitos, sem forma, sem centro, sem bordas, desconfigurando a visão 

de Deus medieval de um Deus assentado sobre o trono com glória e a Terra, no centro 

do universo. 

O ponto onde se toca a nova ciência e a cristologia é no mundo humano, que 

durante muito tempo foi considerado como apenas um “lugar de passagem”, menos 

importante, pois o homem visaria apenas ao céu. A partir de agora, o mundo se torna 

o centro da reflexão cristológica, e a ênfase que recaía na divindade de Cristo na 

patrística e na escolástica vê agora um movimento de reação em sentido contrário. O 

novo homem da ciência se sente seguro, confia na sua racionalidade e empreende uma 

interpretação sistemática do ser, das leis da natureza — ele tem agora na matemática 

a chave para interpretar o funcionamento do mundo, de forma que o humano se torna 

cada vez mais “divino”. E não apenas o homem: podemos notar em Spinoza com seu 

panteísmo ontológico e ético uma tentativa de unificação de todas as coisas na 

substância divina, que está, em grande medida, dentro do seu Zeitgeist. A noção de 

um Deus dentro do homem vai se tornando cada vez mais forte e a noção de um Deus 

como mediador (Deus extra nos) se tornando problemática e supérflua. 

O cenário descrito por nós até agora se passa na Europa, mas em países como 

Inglaterra de Hobbes, Locke e Hume, a questão cristológica claramente havia perdido 

sua importância, pois o debate se dá em torno das questões do Estado e os limites da 

ciência moderna de Newton, o que facilmente culmina em um deísmo. Na França, o 

que se percebe é um rápido trânsito para um ateísmo materialista tais como a proposta 

                                                

16 Original em espanhol: “El pietismo derivó hacia la ilustración”. (Tradução nossa) 



 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
14 

 

de Diderot, D’Holbach, Helvetius. O homem-Deus é facilmente descartado e o debate 

se dá em torno da problemática do homem-máquina. A questão cristológica se dará 

com força na Alemanha, onde se proporá uma proteção da fé cristã dando-lhe uma 

fundamentação racional. A Teodiceia de Leibniz é extremamente marcante nesse 

movimento, assim como a obra de Wolff que se tornou, em grande medida, uma 

referência 

No século XVIII, uma forte onda de ataques aos dogmas tomou lugar a partir 

de um grupo chamado de “neólogos”, tais como J.F.W. Jeremias, Fr. Nicolai que 

tinham uma proposta de aderir a algum dogma específico e atacar outros em nome de 

uma busca de um núcleo duro da revelação cristã, que na visão desse grupo, seria uma 

religião racional, fundada em Deus, com liberdade moral, e imortalidade. Aspectos 

que antes eram importantes para a igreja, tais como a virgindade de Maria ou a 

divindade do Cristo, tornam-se supérfluas nesse momento, pois o que importava era 

apenas uma prática devota para uma vida melhor. O homem ilustrado não sente a 

necessidade dessa “ontologia cristã”, e alguns conceitos como “pecado original” 

resultavam em empecilhos para uma aspiração moral.17  

A religião, a partir desse momento, é vista não mais como uma defesa dos 

dogmas, mas a teologia da ilustração alemã luta agora contra todo tipo de 

obscurantismo e foca a sua ação na prática moral do homem — que tem uma 

consciência inata de Deus e por isso é capaz de agir em liberdade e é segundo sua 

vontade e dignidade que se encaminha para a aquisição da perfeição moral que 

fomenta, em grande medida, a nobreza humana. O homem por natureza bom (na 

esteira de Rousseau) e as virtudes morais como critério para a felicidade do indivíduo 

vão caracterizar tal teologia da ilustração. A revelação de Deus como complemento da 

razão e a religião cristã como a mais vantajosa de todas as religiões. A figura de Jesus 

não tem ênfase agora na defesa dele como “Cristo divino enviado por Deus”, mas 

muito mais como um sábio mestre da moral que propõe uma vida natural e conforme 

a razão. 

Esta teologia será a tônica desse novo homem ilustrado, e neste sentido, há toda 

uma preocupação em desfazer a religião de seu caráter mágico. Surgia-se uma 

concepção pragmática da história e consequentemente, uma nova visão sobre o 

próprio cristianismo primitivo. O desejo dos humanistas de entender a literatura em 

                                                

17 Neste mesmo contexto do século XVIII, na França, Rousseau já falava de um “deus que morreu” em 

seu Emílio, o que aponta para um Zeitgeist europeu que vai se configurando em diversos países. 

Rousseau, já dando conta das supostas contradições dos evangelhos, propõe passos em direção à uma 

religião natural aceita apenas pela razão, uma espécie de “religião civil” necessária para um estado 

tolerante que convive com diversas tradições diferentes. Cf. ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emílio: Ou Da 

educação. Tradução de Sérgio Milliet. 3ª Edição. Bertrand Brasil. 1995 p. 359 



 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
15 

 

seu sentido original conduz rapidamente a uma hermenêutica filológica que 

desemboca em uma hermenêutica teológica do texto bíblico dentro do espírito dos 

reformadores, mas os superando. Enquanto a tônica dos reformadores havia sido a 

aposta em uma “unidade completa do texto”, a nova hermenêutica teológica tem em 

vista compreender o texto bíblico em seu sentido específico, sem interferência dos 

dogmas. Essa exegese ilustrada se voltará para o hebraico e o grego bíblico e proporá 

uma crítica ilustrada ao texto. Guiados pelo espírito científico da época, a teologia 

protestante do período assume essa postura. Aqui já fica fácil perceber como esse 

cenário impacta diretamente na questão dogmática e principalmente sobre o dogma 

da encarnação. A querela a ser resolvida neste momento não é mais uma luta contra a 

igreja católica assumida pelo protestantismo nos séculos XVI e XVII, mas uma 

tentativa de evidenciar o caráter histórico sobre a vida de Jesus. Tal interesse tinha 

como objetivo buscar, no Jesus da história, um lutador contra os dogmas. 

Um grande nome desse período é Johann Salomo Semler (1725-1791), o mais 

importante dos “neólogos” que escreveu o Tratado sobre a investigação livre do Cânon 

(1771-1775) no qual pretende compreender a Bíblia de maneira não dogmática, 

analisando individualmente cada texto e não partindo do pressuposto protestante de 

uma unidade textual anterior. Dessa forma, a proposta de Semler tem em mente 

recompor o cânone bíblico não mais assumindo a igualdade entre revelação e 

Escrituras sagradas, além de propor uma eliminação de todo caráter sobrenatural do 

texto, ficando apenas com aquilo que tem valor para uma ação moral e a parte histórica 

do cristianismo primitivo; uma antecipação da Religião nos limites da pura razão de 

Kant. No entanto, Semler se colocou em defesa da religião da Igreja, combatendo a 

proposta de Reimarus. 

Outro nome importante é o de Hermann Samuel Reimarus (1694-1768), 

sugerindo que a religião deveria ser vivida em busca da perfeição moral, sem a 

necessidade de uma revelação sobrenatural. Reimarus se propôs a estudar as fontes 

bíblicas e ao descobrir, na sua concepção, diversas contradições nas fontes dos textos 

bíblicos e interpretações humanas nas formulações dos apóstolos, recomenda a 

moralidade como mote para a vida religiosa. Para Reimarus, Jesus havia sido apenas 

um profeta judeu e a propagação dos apóstolos após a sua morte seria apenas uma 

interpretação tardia de ditos de Jesus. 

Esses dois nomes, aliados ao nome de Lessing como um dos principais 

divulgadores das obras de Reimarus, marcam esse movimento do século XVIII na 

Alemanha frente ao cristianismo, que claramente não estava preparado para uma 

crítica da ciência histórica, exegética e hermenêutica como proposta por esse 

momento. Esse ciclo revolucionário em relação ao cristianismo tornaram os dogmas 



 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
16 

 

cristãos formulações meramente temporais, a inspiração divina se convertia em razão 

humana, o evangelho, uma propagação de uma mensagem interpretada por 

discípulos focada numa moralidade, e o homem-Deus Jesus Cristo, apenas um mestre 

da sabedoria que viveu no século I d.C. 

O que podemos perceber é que este período pós-reforma protestante até o 

século XVIII marca um momento importante para a teologia e para todas as outras 

áreas do conhecimento, pois um novo olhar sobre o mundo é lançado e, 

consequentemente, um novo olhar sobre a história do próprio cristianismo que pode 

ser visto como retrocesso que acaba com a cristologia ou como avanço. Como afirma 

Küng, “enquanto para alguns o caminho conduzido da cristologia clássica, passando 

pela cristologia deísta até uma cristologia ateia, para outros, o novo sentido histórico 

e humanitário criou os pressupostos necessários para uma cristologia nova e maior.”18 

(KÜNG 1974 p. 37) 

 

4. Conclusão 
 

Após traçarmos de maneira panorâmica o problema em torno da kenosis a partir 

do século IV d.C, sua formulação pela história da teologia cristã e a sua reconfiguração 

na idade moderna, podemos perceber que o tema da encarnação é caríssimo à teologia 

cristã e no contexto de Hegel toma novo fôlego, de forma que o filósofo alemão terá 

que lidar com o problema do ponto de vista teológico, assim como do ponto de vista 

filosófico. 

Neste cenário traçado por nós, podemos perceber como se torna extremamente 

complicada a questão da encarnação no período de Hegel e como o tema vai 

desembocando em novas dimensões que não eram consideradas quando da 

formulação e consolidação do problema no credo calcedônico. O fato de tal problema 

ser constantemente revisto evidencia, para nós, a sua importância dentro da religião 

cristã, e consequentemente dentro do próprio ocidente que se funda sobre bases 

cristãs.  

 

 

 

 

 

                                                

18 Original em Espanhol: “Mientras para unos el caminno condujo desde la cristología clásica a través 

de la cristología dísta hasta una cristología atea, para otros el nuevo sentido histórico y humanitario ha 

creado los presupuestos necesarios en orden a una cristología nueva y de mayores dimensiones”. 

(Tradução nossa) 



 

 

 Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 

 
 

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026 
17 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALEXANDRE DE HALES. Summa Theologica. III, Quaest. Un., q.3, tit. 2, Opera  

Omnia, IV.  Disponível em: https://play.google.com/books/reader?id=pjIA1PW 

 OVaUC&hl=p t&pg=GBS.PR1.  Acesso em: 11 fev. 2020. 

 

AQUINO, S. T. Suma Teológica. Volume VIII. Questões 1-59. São Paulo: Edições 

 Loyola, 2009. 2.ª ed. 

 

ATANÁSIO. Contra os pagãos; A encarnação do Verbo; Apologia ao imperador 

 Constâncio; Apologia de sua fuga; Vida e conduta de S. Antão. Tradução de 

 Orlando Tiago Loja Rodrigues Mendes. São Paulo: Paulus, 2002. (Coleção  

Patrística, v. 18) 

 

BÍBLIA SAGRADA. Tradução de João Ferreira de Almeida. São Paulo:  

 Editora Vida, 1999. 

 

FILHO, D. B. A vontade salvífica e predestinante de Deus e a questão do 

 cristocentrismo: um estudo sobre a doutrina de João Duns Escoto e seus ecos na 

 teologia  

contemporânea. Roma: Editrice Pontificia Università Gregoriana, 2007.  

Tesi Gregoriana, Série Teologia, v. 155. 

 

LIÉBAERT, J. L’Incarnation. Des origines au concile de Chalcédoine: Histoire des 

 dogmes. Tome III. Paris: Les Éditions du Cerf, 1966. 

 

KÜNG, H. La encarnación de Dios: Introducción al pensamiento teológico de Hegel 

 como prolegómenos para una cristologia futura. Barcelona: Editorial Herder, 1974. 

 

ROUSSEAU, J.-J. Emílio: ou da educação. Tradução de Sérgio Milliet. 3.ª ed. São 

 Paulo: Bertrand Brasil, 1995. 

  

RUBENSTEIN, R. E. Quando Jesus se tornou Deus: a luta épica sobre a divindade de 

 Cristo nos últimos dias de Roma. Tradução de Marija C. Mendes. Rio de Janeiro: 

 Fisus, 2001. 

 

SÃO BOAVENTURA. Obras Escolhidas. Tradução de L. A. de Boni, J. Jerkovié  

e F. Saturnino Schneider. Caxias do Sul: Editora da Universidade de Caxias  

do Sul, 1983. (Coleção Suma, 12). Edição bilíngue: português-latim. 

 

SESBOÜÉ, B., SJ. Traité de l’Incarnation. Montée de Fouvière, Cédex: Lyon, 

 1968–1969. 


	Panorama Sobre o Conceito de Encarnação: do Século IV d.C. ao XVIII
	Resumo
	1. O Debate Cristológico a Partir do Século IV D.C.
	2 .  A Noção de Encarnação na Idade Média
	2.1  Alexandre de Hales
	2.2  São Boaventura

	3 -  A Encarnação a Partir do Século XVII  ao  Século de Hegel

