VIRTUALIA

https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal

Panorama Sobre o Conceito de Encarnac¢ao: do Século
IV d.C. ao XVIII

Fabiano Veliq

Pontificia Universidade Catolica de Minas Gerais -PUC MG
https://orcid.org/0000-0001-6273-1333

® http://lattes.cnpq.br/3529545789104989

veligs@gmail.com

Resumo

O presente artigo tem como objetivo tragar um panorama sobre o conceito de
encarnagao a partir do século IV d.C. até o século XVIIIL. Tal recorte se justifica na
medida em que o século IV marca um divisor de 4guas na histéria da igreja crista e
suas decisOes, principalmente a partir do concilio de Niceia dardao o tom do debate em
torno do conceito de encarna¢do nos séculos posteriores até depois da reforma
protestante do século XVI. Para tragar tal panorama nosso texto se inicia com o debate
cristolégico do século IV que culmina na formulagio do credo niceno-
constantinopolitano em 381 d.C, em seguida analisamos como que o conceito de
encarnagao € tratado por trés autores da escolastica, a saber, Alexandre de Hales, Sao
Boaventura e Sao Tomas de Aquino, e na sequéncia ressaltamos o tom do debate na
modernidade até o século XVIII.

Palavras-chaves: Encarnagao, Medieval, Igreja, Cristo, Deus, Modernidade

Abstract

This article aims to outline an overview of the concept of incarnation from the 4th
century AD to the 18th century. This is justified insofar as the 4th century marks a
watershed in the history of the Christian church and its decisions, mainly from the
Council of Nicaea onwards, will set the tone for the debate surrounding the concept
of incarnation in subsequent centuries until after the Protestant Reformation of the
16th century. To outline this overview, our text begins with the Christological debate
of the 4th century that culminates in the formulation of the Nicene-Constantinopolitan
creed in 381 AD. We then analyze how the concept of incarnation is treated by three
scholastic authors, namely, Alexander of Hales, Saint Bonaventure and Saint Thomas
Aquinas, and then we highlight the tone of the debate in modernity until the 18th
century.

Keywords: Incarnation, Medieval, Church, Christ, God, Modernity


https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal
http://lattes.cnpq.br/3529545789104989
mailto:veliqs@gmail.com

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

1. O Debate Cristologico a Partir do Século IV D.C.

Um pouco depois das formulagdes de Origenes, ja no século IV d.C, surge uma
das principais controvérsias do periodo patristico sobre a relacao entre Deus-Pai e
Deus-Filho, a saber, a questio ariana, vinda de Ario. A proposta de Ario era que Cristo
era um ser divino preexistente e que estava com Deus no inicio da criagdao, mas, para
Ario, Cristo nem sempre teria existido, tendo vindo a existéncia em algum momento
remoto antes da criacdo. Deus existiria primeiramente sozinho e so se tornaria Deus-
Pai no momento em que gera o Filho. Se o Filho era gerado, era porque em algum
momento ele nao teria existido.

Cristo, nesse sentido, seria Deus, mas nao plenamente. O Cristo como gerado
posteriormente nao € Deus verdadeiro, pois a natureza divina do Cristo vem de Deus.
Ele seria, portanto, criatura de Deus. Dessa forma, para Ario, haveria trés seres divinos
separados, o que ele chama de hipdstases. Apenas o Pai existe desde sempre. O Filho
¢ gerado por Deus antes da criagao do mundo, de forma que o Filho nao é coeterno
como o Pai.

As questdes levantadas por Ario se tornam as questdes centrais sobre as quais
se concentram o primeiro concilio de Niceia em 325 d.C. Como uma tentativa de
resolver o impasse entre Ario e chefe da Igreja de Alexandria, Alexandre se empenha
com todas as forgas para a expulsdo de Ario e seus seguidores da Igreja e a querela
entre os dois impulsiona Constantino a convocar o concilio de Niceia como forma de
tentar unificar o entendimento a respeito da divindade de Jesus.

A formula que se consagrou como ortodoxa foi a efetuada pelo Concilio de
Niceia em 325 d.C. O credo de Niceia visa a responder as diversas questdes debatidas
até aquela data. O primeiro concilio de Niceia foi uma tentativa inicial de alcangar um
consenso na Igreja através de uma assembleia representando toda a cristandade do
periodo. As principais pautas do concilio foram a resolugao da questao cristologica da
natureza divina de Jesus e sua relagao com Deus Pai; a construgao da primeira parte
do Credo Niceno; a fixacao da data da Pascoa e a promulgacao da lei candnica em sua

primeira forma. O Credo Niceno afirma:

Cremos em um sé Deus, O Pai, o Todo-Poderoso, Criador do céu e da
terra, De tudo que existe, visivel e invisivel. Cremos em um s6 Senhor,
Jesus Cristo. Filho unigénito de Deus, Nascido do Pai antes de todos
os séculos. Deus de Deus, Luz da Luz, Deus verdadeiro de Deus
verdadeiro, Gerado, nao criado, Consubstancial ao Pai. Por ele todas

as coisas foram feitas. Para nos e para nossa salvagao, Ele desceu dos

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026


https://pt.wikipedia.org/wiki/Jesus
https://pt.wikipedia.org/wiki/Deus,_o_Pai
https://pt.wikipedia.org/wiki/Credo_Niceno
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cálculo_da_Páscoa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Páscoa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Lei_canônica

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

céus; Pelo poder do Espirito Santo, Se encarnou no seio da Virgem
Maria, E se fez homem. Também por nos foi crucificado sob Poncio
Pilatos; Sofreu a morte e foi sepultado. Ressuscitou ao terceiro dia,
Conforme as escrituras; Subiu aos céus, E esta sentado a direita do Pai.
De novo hd de vir em gldria para julgar os vivos e os mortos, E seu

reino nao tera fim!.

Cada uma das frases do Credo tem um objetivo de rejeitar heresias do periodo.
O Credo Niceno coloca uma “posigao oficial” da cristandade frente as “heresias” do
periodo. No contexto do século IV d.C., todas as afirmagdes do Credo sao
extremamente importantes e qualquer diferenga, por minima que seja, sdo passiveis
de levar o opositor a condenacdo eterna. Nesse sentido, podemos notar que o Credo
precisa enfatizar de maneira bastante detalhada o que se cré e como se cré, para nao
dar margem a nenhuma interpretacao erronea do dogma.

A cristologia do Credo Niceno mostra que Cristo era um ser separado de Deus-
Pai (contra o modalismo), que sempre existiu junto a Deus, tornou-se humano, nao
em parte, mas completamente (contra o docetismo) sem deixar de ser Deus (contra os
ebionitas e teodotianos) e possuia as duas naturezas, sendo um sé ser (contra os
gnosticos). O que aparentemente resolve o problema de maneira conciliatéria acaba
por criar heresias cada vez mais detalhadas e resolugdes cada vez mais paradoxais.

Claramente a histdria do problema nao se encerra com o Credo Niceno, mas ali
se inicia uma nova fase de debates teoldgicos ainda muito focados nas questdes
levantadas por Ario, que serdo “resolvidas” no Concilio de Constantinopla I, em 381
d.C. Nesse concilio, ha a confirmacgao das decisoes do Concilio de Niceia e o arianismo
passa a ser uma visao minoritaria dentro da Igreja, considerada como herética pela
ampla maioria®.Depois do Concilio de Constantinopla, o Ocidente nota claramente o
triunfo do Credo Niceno e a questao cristologica dos trés primeiros séculos se arrefece.
Segundo Rubenstein, “A grande pergunta teologica agora era definir como a
humanidade decaida poderia ser salva pela graga soberana de Deus através dos
sacramentos da Igreja. E a grande questao pratica era como converter e integrar as
tribos germanicas a comunidade catélica.” (RUBENSTEIN, 2001, p.275)

No Oriente, a questao sobre a figura de Maria se tornou objeto de grandes
debates antes que ela fosse transformada em objeto de veneracao. Enquanto no

Ocidente a nog¢ao de Maria como Theotokds (mae de Deus) ja havia se consolidado, no

1 Em: Wikipedia, Primeiro Concilio de Nicéia. Disponivel em:
<https://pt.wikipedia.org/wiki/Primeiro_Conc%C3%ADlio_de Niceia>. Acesso: 21 de abril de 2022.
2 Para uma visao sintética dos problemas enfrentados nos concilios ecuménicos, remetemos o leitor
ao texto ja citado de Sesboiié (1968-1969) especialmente as paginas 78-80.

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026


https://pt.wikipedia.org/wiki/Primeiro_Concílio_de_Niceia

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

Oriente Nessa no¢ao demorou mais tempo. A questao de Maria implica diretamente
no problema da divindade/humanidade de Jesus, uma vez que as naturezas de Cristo
estariam plenamente ou apenas parcialmente conectadas, de forma que Deus teria
sido crianga e morrido numa cruz.

Nos paises de lingua latina, o fim da controvérsia ariana gerou muitos conflitos
por mais de dois séculos, sendo que os chamados alexandrinos® mantiveram a opiniao
de que havia apenas uma natureza em Cristo, enquanto os antioquianos* insistiram
na existéncia de duas naturezas. Para resolver essas querelas, houve outros concilios.
O segundo Concilio de Efeso (449) condenou a escola de Antioquia como herege; ja o
Concilio de Calcedonia (451) condenou os alexandrinos como hereges e diversos
imperadores favoreceram um lado ou outro do debate. Segundo afirma Rubenstein,
“a controvérsia somente terminou quando os ‘'monofisistas’”” foram obrigados a
formar suas préprias igrejas, muitas das quais persistem até os nossos dias”.
(RUBENSTEIN, 2001, p. 276).

O Oiriente aceitou as premissas da Santissima Trindade formuladas por Niceia
e Constantinopla, mas os padres gregos — que agora pertenciam ao império bizantino
— manifestaram veementemente a ideia de que homens e mulheres comuns poderiam
se tornar semelhantes a Deus por meio da imitagao do Cristo®. Tal disputa também se
torna bastante forte no desenvolvimento da relacdo entre a Igreja do Oriente e a Igreja
do Ocidente. Para além das questdes teologicas, as relagoes entre a Igreja de Roma e a
Igreja em Constantinopla foram se tornando cada vez mais distantes e a comunicagao

— antes proficua entre os cristaos do Oriente e os cristaos do Ocidente — praticamente

3 A escola de Alexandria se configura pelo interesse pela investigacao metafisica do contetido da fé, e
a investigacao alegoérica das Sagradas Escrituras. Para essa escola, a auténtica verdade esta no sentido
alegdrico mais profundo do texto. Os pensadores cristaos de Alexandria adotaram este método, porque
estavam convencidos de que a interpretacao literal é indigna de Deus. Sem alegoria, nem a teologia
nem a exegese teriam realizado os enormes avangos que conseguiram. Os mesmos pensadores
encontraram nos escritos paulinos a colaboragao da aplicabilidade alegdrica na interpretacao do Antigo
Testamento.

4 A escola de Antioquia, fundada por Luciano de Samosata, foi uma reagao contraria aos excessos e
fantasias do método alegorico origenista. O ponto central de tal escola era o proprio texto sagrado,
procurando induzir seus discipulos a uma interpretagao literal. Os tedlogos antioquenos rejeitavam o
método alegodrico, préprio dos alexandrinos, que, em sua opinido, desvirtuava o reto sentido dos textos
biblicos, com o risco de os converter em pura mitologia.

5 Esse ¢ o conceito de Theosis da Igreja crista oriental, ou seja, o tornar-se Deus. Para a igreja do oriente,
tal conceito estd no centro da sua teologia. A doutrina é explicitada por Santo Atanasio de forma clara
quando afirma que ““Ele se fez homem para que féssemos deificados; tornou-se corporalmente visivel,
a fim de adquirirmos uma nogao do Pai invisivel” (ATANASIO, 2002, p. 198). Sua afirmacdo é uma
descricao adequada da doutrina. O que de outra forma pareceria absurdo — que o homem caido e
pecador possa se tornar santo como Deus é santo - foi tornado possivel por Jesus Cristo, que é Deus
encarnado.

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026



Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

cessaram por completo. O concilio de Calcedonia (451) marca a formula “definitiva”
do dogma cristologico, confirmando as formulagoes de Niceia (325) e Constantinopla
(381). O credo de Calcedonia (451) afirma:

Todos nds, perfeitamente unanimes, ensinamos que se deve confessar
um sé e mesmo Filho, nosso Senhor Jesus Cristo, perfeito quanto a
divindade, perfeito quanto a humanidade, verdadeiro Deus e
verdadeiro homem, constando de alma racional e de corpo;
consubstancial [hommoysios] ao Pai, segundo a divindade, e
consubstancial a nos, segundo a humanidade; “em todas as coisas
semelhante a nds, excetuando o pecado”, gerado segundo a divindade
antes dos séculos pelo Pai e, segundo a humanidade, por nos e para
nossa salvagao, gerado da Virgem Maria, mae de Deus [Theotdkos];
Um s6 e mesmo Cristo, Filho, Senhor, Unigénito, que se deve
confessar, em duas naturezas, inconfundiveis e imutaveis,
inseparaveis e indivisiveis; a distingao da naturezas de modo algum é
anulada pela unido, mas, pelo contrario, as propriedades de cada
natureza permanecem intactas, concorrendo para formar uma sé
pessoa e subsisténcia [hypostasis]; nao dividido ou separado em duas
pessoas. Mas um s6 e mesmo Filho Unigénito, Deus Verbo, Jesus
Cristo Senhor; conforme os profetas outrora a seu respeito
testemunharam, e o mesmo Jesus Cristo nos ensinou e o credo dos

padres nos transmitiu.®

Dessa forma, com o credo Calcedonico, chega-se as defini¢des mais refinadas
dos problemas enfrentados desde o século 2 da Era Crista, visando a resolver as
querelas mais importantes que ainda eram objeto de disputa entre os cristaos. Como
afirma J. Liébaert (1966 p. 221): “O dogma de Calced6nia aparece aos olhos do
historiador como o ponto culminante e, por assim dizer, a conclusao de todos os
esforgos dos séculos anteriores para expressar corretamente o contetido da Revelagao
sobre a pessoa de Cristo.”” Pouco tempo depois, 0o mundo oriental seria invadido pelo
Isla e com ele, a ideia de um Jesus islamico, nao mais como um Deus, ou filho de Deus,
mas apenas um homem inspirado por Deus, um dos profetas, etc. parece ter

impressionado um grande nimero de orientais que ainda pensava em um Deus

6 Declaracio de Fé Calceddnia. Disponivel em:
<http://www.monergismo.com/textos/credos/declaracao_calcedonia.htm>.

Acesso: 21 de abril de 2022.

7 Original em Francés: “Le dogme de Chalcédoine apparait aux yeux de I'historien comme
I"aboutissement et, pour ainsi dire, la conclusion de tous les efforts des siecles antérieurs pour
exprimer correctement le contenu de la Révélation sur la personne du Christ.” (Tradugao nossa)

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026


http://www.monergismo.com/textos/credos/declaracao_calcedonia.htm

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

unitdrio e que ainda nao tinham aceitado completamente a incorporagao de Jesus a
natureza divina de Deus. Segundo Rubenstein (2001 p. 259) isso talvez explicasse o
motivo pelo qual no Oriente Médio e na Africa do Norte a doutrina maometana de
Um S6 Deus” entrou com tamanha facilidade e substituiu rapidamente a crenga crista

estruturada em torno da relagao Deus-Pai, Deus-Filho, Deus-Espirito Santo.

2. A Nocao de Encarnacao na Idade Média

Nesse sentido, pode-se notar, pelo exposto até o momento, que a Teologia dos
padres da igreja referente a encarnacdo vai sofrendo mudancas drasticas e entrando
cada vez mais em discussoes teoldgicas mais refinadas. Do ponto de vista do debate
visto acima, as formulacoes de Calcedonia sao mantidas sobre a natureza de Cristo —
a unido hipostatica, o nascimento virginal — e nada disso se torna objeto de debate,
pois a formula de Calcedonia serd tomada como “definitiva” e ndo é problematizada
pelos principais autores escolasticos. O debate se dd muito mais sobre detalhes da
psicologia do Cristo, como se daria a sua relagdo com suas emogoes, seus anseios, etc.

Outro ponto crucial para a escoldstica no debate sobre a encarnagao € o
primado ontolodgico de Cristo frente a criagao. A questao da primazia do Cristo tem a
ver com o fato de ele ser o primeiro na ordem das coisas, mas sendo, ainda, Deus-
homem. Para uma compreensao primeira, podemos dizer que o primado que a fé
crista reconhece em Cristo é um primado de exceléncia, uma prioridade absoluta e
universal na hierarquia dos seres. E um primado de ordem ontolégica e nao
cronoldgica. O fundamento dltimo do primado de Cristo estaria na questao quanto a
sua divindade. Este debate serd central entre os medievais do periodo escolastico.

A doutrina do primado do Cristo se inicia a partir de Sao Paulo, na sua carta
aos Colossenses, em que afirma: “Ele € o principio, o primogénito dos mortos, tendo
em tudo a primazia” (Cl 1,18)%. Esse texto sera lido pela tradi¢ao da Igreja Catolica e
gerara diversos debates, o que determinard, em grande medida, o debate teologico
medieval. O debate realizado entre os medievais se insere dentro do quadro do
problema da redengao e do pecado; o que, como vimos, nao € o tom dado pelos Padres
(gregos) dos primeiros séculos que coloca a questao muito mais em termos de uma
divinizacao do homem do que propriamente uma questao de redencao e pecado.

Entre os padres latinos, a questao da primazia do Cristo se d4 a partir da
tematica do pecado e da redencao, de forma que tal mentalidade harmatiocéntrica se
torna dominante para a leitura das questoes teoldgicas na escolastica. Como afirma

Filho: “O problema-chave da teologia latina é estabelecer uma conexao entre o pecado

8 Texto disponivel em: <https://www.bibliaonline.com.br/acf/cl/1> acessado em 11 de fevereiro de 2020.

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026


https://www.bibliaonline.com.br/acf/cl/1

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

a ser reparado e Cristo redentor” (FILHO, 2007 p. 74). Tal énfase no carater redentor
da encarnagdo coloca o problema do primado do Cristo dentro de uma formulagao
hipotética que pode ser assim formulada: “se Adao nao tivesse pecado, o filho de Deus

teria se encarnado?”

2.1 Alexandre de Hales

Uma das primeiras respostas da escoldstica para o problema da encarnagao
pode ser encontrada na obra do franciscano Alexandre de Hales (1185 — 1245) que
marca uma das primeiras expressoes de um teologar profissional franciscano no
campo teoldgico académico. A obra de Alexandre de Hales (1497) é conhecida como
Summa Theologica fratis Alexandre® na qual o autor aborda o tema de modo sistematico,
esforgando-se para fazer uma exposi¢ao da doutrina da encarnagao desvinculando-a
do pecado do homem. A explicacao de Alexandre de Hales (1497) se da a partir da
independéncia da encarnagao do pecado, aduzida principalmente do principio
platonico e neoplatdnico para explicar a existéncia do mundo. Deus sendo o summum
Bonum difunde sua bondade primeiramente “ad intra” e produz as “Pessoas Divinas”,
mas € possivel também uma difusdo “ad extra” que produz pessoas e coisas nao
divinas. O argumento de Alexandre de Hales (1497) visa a estabelecer o primado da
encarnacao frente as outras coisas do mundo. Entre a bondade incriada e infinita de
Deus e as coisas criadas em finitude, existe a possibilidade de comunicac¢ao e uniao.
Em Cristo, Verbo feito carne, Deus infinito se une a criatura finita.°

Para o Doctor Irrefragabilis' o ser humano, pelo fato de possuir um corpo
material, seria mais propenso a receber a uniao da natureza divina do que os anjos,
pois eles nao possuem corpos materiais. O fato de ser espirito e matéria d4 ao homem
uma semelhanca maior com Deus do que os anjos; dessa forma, o filho de Deus se
expressaria melhor fora da espécie divina naquilo que hd de mais semelhante a Deus,

ou seja, no ser humano feito a imagem de Deus. A proposta de Alexandre de Hales

9 O texto digitalizado da obra em latim pode ser encontrado em: <https://archive.org/details/ita-bnc-
in1-00000485-001/page/n20/mode/2up>.

Acesso em: 11 de fevereiro de 2020.

10 O argumento de Alexandre de Hales se da da seguinte forma “Si ergo eius debet esse summa

diffusio, quia est summum Bonum, convenientius est quod se diffundat in criatura; sed haec diffusio

non potest intelligi summa nisi ipse uniatur creaturae; ergo convenit quod Deus uniatur creaturae, et

maxime humane, sicut ostensum est. Ergo, posito quod ipsa non esset lapsa, adhuc ei uniretur

summum Bonum.” (Summa Theologica, III, Quaest. Un., q.3, tit. 2, Opera Omnia, IV). Texto original

disponivel em:

<https://play.google.com/books/reader?id=pjIA1IPWOVaUC&hl=pt&pg=GBS.PR1>.

Acessado em: 11 de fevereiro de 2020.

11 O papa Alexandre IV, na bula De Fontibus Paradisi, atribui esse titulo a Alexandre de Hales.

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026


https://archive.org/details/ita-bnc-in1-00000485-001/page/n20/mode/2up
https://archive.org/details/ita-bnc-in1-00000485-001/page/n20/mode/2up
https://play.google.com/books/reader?id=pjIA1PWOVaUC&hl=pt&pg=GBS.PR1

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

(1497) para a encarnagao se sustenta a partir de uma teologia da criagao muito refinada
e com um suporte antropologico solido, marcando uma diferenca muito grande da
antropologia agostiniana que via a imagem de Deus apenas na alma e nao no corpo
humano, uma vez que, para Agostinho (muito influenciado por Platao), o corpo
humano nao seria algo de tao divino no homem, o que coloca para Agostinho a
dificuldade para explicar o porqué de Deus ter se encarnado em uma criatura corpdrea
e nao angélica. Percebe-se que Hales nao pretende apresentar necessidades racionais
da encarnac¢ao, mas somente os motivos dela, fazendo com que tal encarnacao nao
dependa de modo algum do pecado, mas seja querida por Deus de maneira
antecedente'?. A questao que salta aos olhos na proposta de Alexandre é o fato de que
a encarnacao nao vem fundamentada na historia da Salvacgao, isto ¢, na liberdade

divina, mas vem explicada a partir da natureza divina que deseja se comunicar.

2.2 Sao Boaventura

Sao Boaventura (1217-1274) ou Doutor Serafico (1217-1274) foi um dos autores
medievais que mais se dedicou a questao da encarna¢ao do Verbo. Em suas obras,
constantemente relaciona a encarnagao a redenc¢ao do homem, no entanto, sempre
admite que Deus poderia ter salvo a humanidade por outro caminho que nao fosse a

encarnacao do Filho. Como afirma:

Apds haver-se dito algo da Trindade de Deus, da criagao do mundo e
da corrupcao do pecado, resta agora considerar brevemente e
encarnacao do Verbo, através de quem afetuou-se a salvagao e a
reparagao do género humano, nao porque Deus nao pudesse salvar ou
libertar o género humano de outro modo, mas porque nenhum outro
modo era tao proporcionado e conveniente ao proprio reparador, a
quem devia ser reparado e a obra da reparacao (BOAVENTURA, 1983,
p. 68)

12 Essa tese também serd defendida por Jodo Duns Escoto (1266-1308) de forma bastante enfatica contra
a proposicao tomista que se assemelhara a resposta de Sao Boaventura. Para Joao Duns Escoto e a
chamada “escola escotista”, a questao hipotética: “se Adao nao tivesse pecado, o filho de Deus teria se
encarnado” nao ¢ analisada em si, mas o problema é encarado e respondido de maneira afirmativa, ou
seja, para Escoto, ndo ha uma dependéncia entre a encarnagao e o pecado. Para o autor, Cristo foi
querido por si mesmo, tudo foi criado por Ele, e isso o coloca como o primeiro querido e a causa final
de toda a criagdo que foi criada por ele. A grande preocupacao de Escoto teria sido falar de Cristo
positivamente, fazendo vir a luz a riqueza da Graca e da Gléria do Verbo encarnado, que irradia em
toda a criagdo. Para uma analise das teorias escotistas, recomendamos a tese de Domingos Barbosa
Filho (2007), j& utilizada por nos nesta pesquisa.

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026



Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

Para Sao Boaventura (1983), por meio da criacdo, Deus teria colocado a alma
humana em contato com o Verbo divino a partir do relacionamento ontoldgico
creatural (Deus criador-homem criatura). No entanto, com o pecado de Adao, a divina
sabedoria teria encontrado uma via de misericordia por meio do verbo encarnado para
manifestar a sua Graca. Para o tedlogo, com a queda, a criatura humana se tornou
ofuscada para a contemplagao da Graga divina e, para isso, tornou-se conveniente que
o Verbo eterno e invisivel se manifestasse sob a forma material. O Verbo divino tem
sua morada no céu, mas habitou a terra para instruir o coracao dos homens. Por isso,
o Verbo se fez carne.

Percebe-se uma diferenca grande da proposta de Sao Boaventura (1983) para a
de Alexandre de Hales (1497). Enquanto o ultimo responde “sim” a questao (“se Adao
nao tivesse pecado, o filho de Deus teria se encarnado?”), a resposta do primeiro é um
retumbante: “nao”. A proposta de Sdao Boaventura (1983) visa a determinar a
conveniéncia da encarnac¢ao e nao tanto o motivo da encarnag¢do. O problema, para
Sao Boaventura, é demonstrar que Deus ter se feito carne nao é incompativel com a
natureza divina, mas é completamente digna de Deus. “Boaventura ressalta,
repetidamente, que se trata de reflexdes que nascem depois que se conhece o fato da
encarnagao, e jamais de dedugoes que, partindo da andlise de Deus ou do universo,
possam exigir o fato da encarnacdo. Nao se trata de indicar a ratio que esta na base do
proprio fato, mas de ilustrar como este fato nao é repugnante com a perfeicao de
Deus.” (FILHO, 2007 p. 84)

Algo que fica claro é que Sao Boaventura (1983) nao estd preocupado em dizer
o “motivo” da encarnagao do Verbo, mas a ratio dela. Enquanto a no¢ao de motivo
sinaliza algo que se moveria de um fator externo, que, no caso, nao pode ser outro que
nao o proprio Deus, o segundo ratio visa a precisar o significado interior, o principio
intimo que move o proprio Deus; dessa forma, tocando no fundo do problema
encarnacional.

A resposta de Sao Boaventura coloca a necessidade de duas ordens de Salvagao.
Uma, que se daria antes do pecado, do qual o chefe direto é Deus diretamente e o
Verbo é Deus; e outra, depois do pecado do qual o chefe é Cristo homem-Deus. Tal
resposta do tedlogo acaba por vincular a encarnagao do Verbo ao pecado do homem,
o que nao deixa de ser um problema do ponto de vista teoldgico, algo que o Doutor

Serafico, com certeza, tinha ciéncia.

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026



Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

2.3 Sao Tomas de Aquino

Os problemas sobre o tema da encarnacao vao receber de Sao Tomas de Aquino
(1225 - 1274) uma atengao especial em diversas de suas obras, nas quais propord uma
saida “moderada” para o problema.

Em sua Suma Teoldgica (2009), as questdes 1 a 59 da parte 3 versam sobre o
problema da encarnacdo, focando as questOes possiveis sobre a ontologia e a
psicologia de Cristo, e, em grande medida, confirmard o dogma calceddnico.’® A
proposta de Sao Tomds tem como mote apresentar o Cristo como Salvador dos
homens e como caminho da verdade pelo qual é possivel alcangar a ressurreicao e
felicidade da vida imortal. Dessa forma, para Sao Tomas, € preciso que seja estudado
o proprio Salvador, considera-lo “em si mesmo”, o que, de fato, aponta para o mistério
do Verbo encarnado e sua agao redentora. No prélogo de sua Suma Teoldgica, Sao

Tomas deixa claro o seu proposito,

Por essa razao, para levar a termo o trabalho teoldgico, depois de
considerar o fim ultimo da vida humana, as virtudes e os vicios, é
necessario que nossa consideragdo prossiga tratando do Salvador de
todos e dos beneficios por ele concedidos ao género humano. Para
tanto, em primeiro lugar, devemos considerar o proprio Salvador; em
segundo lugar, seus sacramentos, pelos quais alcangamos a salvagao;
em terceiro lugar, o fim da vida imortal, a qual chegamos ressuscitando
por ele. Quanto ao primeiro topico, apresentam-se duas consideragoes:
a primeira, refere-se ao proprio mistério da Encarnacao, segundo o qual
Deus se fez homem para nossa salvagao; a segunda, ao que nosso
Salvador, isto €, o Deus encarnado, realizou e sofreu. (AQUINO, 2009
p.55)

O Doutor Anggélico, ao tratar da questao da encarnac¢do, se mostra bastante

dependente da formula¢ao de Santo Anselmo (1033 — 1109) em seu famoso Cur Deus

13 Claramente a formulagao de Sao Tomas é extremamente refinada e apenas a sua tentativa de lidar
com o problema em 59 questdes ja dariam uma tese de como a nogao de encarnacao teria sido revisitada
por Sdo Tomas. Nao é o nosso intuito aqui explicitar detalhadamente as teses de Sdo Tomas de Aquino,
0 que esta claramente para além do escopo deste trabalho, mas apontar que Sao Tomas dedica muito
da sua energia e rigor teoldgico na tentativa de clarificar ainda mais a questao da encarnagao, tanto que,
para isso, dedica uma parte inteira de sua Suma Teoldgica a questdo. O tedlogo deixa clara a sua posicao
concordante com o concilio de Constantinopla na Q2.a6 (p 89 op.Cit.) ao tracar, de maneira bastante
sucinta, o debate que aludimos entre os séculos I e V da Era Crista. O refinamento da proposta tomista
se d& pelas novas formulagdes a respeito da nogao de pessoa e esséncia, termos caros aos debates do
século XIIL

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026
10



Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

Homo. Sao Tomas nao pretende examinar uma pura hipotese sobre a encarnagdo, mas
quer ilustrar a realidade da encarnagao e, por isso, assume a forma hipotética colocada
por nos: “se Adao nao tivesse pecado, o filho de Deus teria se encarnado?”. A resposta
tomasiana para o problema serd proxima a resposta de Sao Boaventura (1983). Na

Summa Teoldgica, 18-se:

Sobre essa questao, ha diversidade de opinides. Alguns dizem que,
mesmo que o homem nao pecasse, o Filho de Deus teria se encarnado.
Outros afirmam o contrdrio, e é com essa opinido que convém
concordar. Tudo o que provém somente da vontade de Deus, acima
de qualquer direito da criatura, sé o conhecemos pelo ensinamento da
Sagrada Escritura, pela qual nos é dada a conhecer a vontade divina.
Como, porém, na Sagrada Escritura o motivo da encarnagao sempre €
posto no pecado do primeiro homem, é mais correto dizer que a obra
da encarnacao foi ordenada por Deus para remédio do pecado, de
sorte que, nao havendo pecado, ndo haveria encarnacdo. No entanto,
o poder de Deus nao esta limitado a essa condi¢do: mesmo que nao
houvesse pecado, Deus poderia encarnar-se. (STh q. 1 a. 3 in.
AQUINO, Sao Tomas, 2009 p.65)

O critério de Sao Tomas € bastante claro. Apenas as escrituras podem ser a
baliza para responder essa questao, pois estdo acima de qualquer exigéncia natural.
Dessa forma, a proposta de Sao Tomas tenta compreender problemas da sua época
sobre a encarnagao respondendo aos calorosos debates cristologicos da escolastica,
aprofundando temas caros do século 13 d.C, mas mantendo a base cristologica
definida pelos pais da Igreja Crista, fazendo mais coro a resposta de Sao Boaventura
(1983) do que a exposta por Alexandre de Hales (1497).

3 - A Encarnacao a Partir do Século XVII ao Século de Hegel

Pelo que ja foi exposto até o momento, pode-se notar que a questdo da
encarnacao perpassa toda a histdria do cristianismo, de forma que podemos concordar
com Hans Kiing (1974) quando afirma que: “O problema de Deus é também o
problema do homem; mas também vale o inverso: o problema do homem € o problema
de Deus, seja para aceita-lo ou para desfazé-lo'” (KUNG, 1974, p.14). Essa percepgio

coloca, para nds, uma boa pista para percebermos, em grande medida, o caminho que

14 Original em espanhol: “El problema de Dios es también el problema del hombre; pero también vale
la inversa: el problema del hombre es el problema de Dios, sea para aceptarlo o para desecharlo.”
(Tradugao nossa)

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026
11



Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

a questao da encarnagao tomard a partir da modernidade até culminar na época de
Hegel.

A percepgao de que a questao de Deus é a questao do homem se coloca de duas
formas bastante distintas; se, por um lado, a encarnacdo de Deus revela o carater
divino do homem, lembremos a famosa sentenga de Santo Agostinho em seu sermao
sobre a Natividade do Senhor citado por Sao Tomas em sua Suma Teoldgica (2009 Q1
a2, p. 62): “Deus se fez homem para que o homem fosse feito Deus”. Para outros, a
realizacao da encarnagao implica apenas a morte de Deus, restando apenas o homem.

Depois das formulagdes vistas até o concilio de Calcedonia (451), a cristologia
catolica navegou de maneira bastante lenta e com pouquissimos avangos para além
das resolugdes conciliares. Cerca de dez séculos de teologia catdlica posterior
refletiram e refinaram alguns pontos dos dogmas, mas com apenas algumas
mudangas bastante peculiares que em nada alteravam as resolugdes ja dadas pela
igreja. Exemplos como Escoto Erigena, Gerhor Von Reichersberg, Eckhart e Nicola de
Cusa apontam para tentativas de reconfiguracao do dogma encarnacional, mas tudo
dentro de uma Orbita sistematica ja pré-fixada anteriormente.

Até mesmo a reforma luterana focada na nogao de graga e justificagao, que
marca uma nova fase no cristianismo, ndo parece romper com a sistematizacao
catolica conciliar, mas coloca o seu foco cristoldgico em outro movimento, girando em
torno das questdes adjacentes ao dogma definido. No entanto, a reforma significou
um movimento no intuito de libertar o sujeito da sintese medieval entre religiao crista
e filosofia grega, pretendendo uma restauragao de um cristianismo que retorna as suas
bases biblicas. A teologia dos reformadores dava uma énfase grandiosa na relacao do
homem com Deus.

Lutero com as suas “cinco solas”!> propde uma revitalizagao da relagao pessoal
com Cristo e um retorno a proposta biblica seguida de um afastamento dos dogmas
eclesiais. O ponto de partida de Lutero, portanto, era a figura do Cristo biblico relatado
no Novo Testamento. Sua preocupagao central se baseava na nocao do Deus
justificador que, por meio da sua graga, trouxe salvacao ao homem que morre na cruz.
A cruz como marca da graca caracteriza o que chamamos da Theologia crucis de Lutero.

A reforma luterana liberta o homem de uma estrutura medieval catolica e o
coloca de maneira autonoma diante do mundo e diante de Deus. Esse homem agora

nao precisa mais da mediagao da igreja para ter acesso ao texto biblico, nao precisa

15 “Cinco solas” sao frases latinas que definem principios fundamentais da Reforma Protestante em
contradi¢ao com os ensinamentos da Igreja Catolica Apostdlica Romana. Os cinco solas sintetizam os
credos teologicos basicos dos reformadores, pilares os quais creram ser essenciais da vida e pratica
crista. Todos os cinco implicitamente rejeitam ou se contrapdem aos ensinamentos da Igreja Catdlica
Apostdlica Romana. Sao eles: Sola Fide, Sola Scriptura, Solus Christus, Sola Gratia, Soli Deo Gloria.

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026
12



Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

mais da Igreja catolica para a salvagao, pois ela é dada a todo homem por meio da
Graca divina. A proposta deu um novo folego ao cristianismo e as reflexoes sobre a
tigura do Cristo, mas, com o passar do tempo, a orientagao luterana em sua vertente
pietista exemplificada pelo Conde Von Zinzendorf (1700-1760) foi, em grande medida,
responsavel por uma “humanizagao” da fé que culminaria em uma espécie de
“moralizacao da religiao” de forma que podemos concordar com Kiing quando afirma
que “o pietismo conduziu a ilustragdo.’®” (KUNG, 1974, p. 21).

Ao mesmo tempo em que a reforma protestante propde um novo movimento
na teologia, nao podemos nos esquecer que o século XVII marca a revolugao cientifica,
havendo um rompimento da visdo de mundo baseado em uma fisica aristotélica para
uma fisica newtoniana. Assim, abre-se a possibilidade de repensar questdes ja
sedimentadas ha anos, o que impulsiona a ciéncia, a filosofia e a prdpria teologia.
Pensadores como Nicolau de Cusa, Pascal e Giordano Bruno seriam os primeiros a
conceber a nogao de Deus dentro do novo espirito da época, ou seja, o Deus infinito
dos universos infinitos, sem forma, sem centro, sem bordas, desconfigurando a visao
de Deus medieval de um Deus assentado sobre o trono com gléria e a Terra, no centro
do universo.

O ponto onde se toca a nova ciéncia e a cristologia € no mundo humano, que
durante muito tempo foi considerado como apenas um “lugar de passagem”, menos
importante, pois 0 homem visaria apenas ao céu. A partir de agora, o mundo se torna
o centro da reflexao cristologica, e a énfase que recaia na divindade de Cristo na
patristica e na escolastica vé agora um movimento de reacao em sentido contrario. O
novo homem da ciéncia se sente seguro, confia na sua racionalidade e empreende uma
interpretacao sistematica do ser, das leis da natureza — ele tem agora na matematica
a chave para interpretar o funcionamento do mundo, de forma que o humano se torna
cada vez mais “divino”. E nao apenas o homem: podemos notar em Spinoza com seu
panteismo ontoldgico e ético uma tentativa de unificacdo de todas as coisas na
substancia divina, que estd, em grande medida, dentro do seu Zeitgeist. A nogao de
um Deus dentro do homem vai se tornando cada vez mais forte e a nocao de um Deus
como mediador (Deus extra nos) se tornando problematica e supérflua.

O cendrio descrito por nds até agora se passa na Europa, mas em paises como
Inglaterra de Hobbes, Locke e Hume, a questao cristoldgica claramente havia perdido
sua importancia, pois o debate se d4 em torno das questdes do Estado e os limites da
ciéncia moderna de Newton, o que facilmente culmina em um deismo. Na Franga, o

que se percebe é um rapido transito para um ateismo materialista tais como a proposta

16 Original em espanhol: “El pietismo derivo hacia la ilustracion”. (Tradugao nossa)

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026
13



Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

de Diderot, D’'Holbach, Helvetius. O homem-Deus ¢ facilmente descartado e o debate
se da em torno da problematica do homem-maquina. A questao cristologica se dara
com forca na Alemanha, onde se propora uma protecao da fé crista dando-lhe uma
fundamentagao racional. A Teodiceia de Leibniz é extremamente marcante nesse
movimento, assim como a obra de Wolff que se tornou, em grande medida, uma
referéncia

No século XVIII, uma forte onda de ataques aos dogmas tomou lugar a partir
de um grupo chamado de “nedlogos”, tais como J.F.W. Jeremias, Fr. Nicolai que
tinham uma proposta de aderir a algum dogma especifico e atacar outros em nome de
uma busca de um nticleo duro da revelagao cristd, que na visdo desse grupo, seria uma
religido racional, fundada em Deus, com liberdade moral, e imortalidade. Aspectos
que antes eram importantes para a igreja, tais como a virgindade de Maria ou a
divindade do Cristo, tornam-se supérfluas nesse momento, pois o que importava era
apenas uma pratica devota para uma vida melhor. O homem ilustrado nao sente a
necessidade dessa “ontologia crista”, e alguns conceitos como “pecado original”
resultavam em empecilhos para uma aspiragao moral."”

A religido, a partir desse momento, é vista nao mais como uma defesa dos
dogmas, mas a teologia da ilustracdo alema luta agora contra todo tipo de
obscurantismo e foca a sua agao na pratica moral do homem — que tem uma
consciéncia inata de Deus e por isso é capaz de agir em liberdade e é segundo sua
vontade e dignidade que se encaminha para a aquisi¢ao da perfei¢ao moral que
fomenta, em grande medida, a nobreza humana. O homem por natureza bom (na
esteira de Rousseau) e as virtudes morais como critério para a felicidade do individuo
vao caracterizar tal teologia da ilustragao. A revelacao de Deus como complemento da
razao e a religido crista como a mais vantajosa de todas as religides. A figura de Jesus
nao tem énfase agora na defesa dele como “Cristo divino enviado por Deus”, mas
muito mais como um sabio mestre da moral que propde uma vida natural e conforme
a razao.

Esta teologia sera a tonica desse novo homem ilustrado, e neste sentido, ha toda
uma preocupacao em desfazer a religido de seu cardter magico. Surgia-se uma
concepcao pragmatica da historia e consequentemente, uma nova visdao sobre o

proprio cristianismo primitivo. O desejo dos humanistas de entender a literatura em

17 Neste mesmo contexto do século XVIII, na Franga, Rousseau ja falava de um “deus que morreu” em
seu Emilio, o que aponta para um Zeitgeist europeu que vai se configurando em diversos paises.
Rousseau, ja dando conta das supostas contradi¢des dos evangelhos, propde passos em direcao a uma
religido natural aceita apenas pela razao, uma espécie de “religiao civil” necessaria para um estado
tolerante que convive com diversas tradigdes diferentes. Cf. ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emilio: Ou Da
educacdo. Tradugao de Sérgio Milliet. 32 Edigdo. Bertrand Brasil. 1995 p. 359

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026
14



Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

seu sentido original conduz rapidamente a uma hermenéutica filologica que
desemboca em uma hermenéutica teoldgica do texto biblico dentro do espirito dos
reformadores, mas os superando. Enquanto a tonica dos reformadores havia sido a
aposta em uma “unidade completa do texto”, a nova hermenéutica teoldgica tem em
vista compreender o texto biblico em seu sentido especifico, sem interferéncia dos
dogmas. Essa exegese ilustrada se voltara para o hebraico e o grego biblico e propora
uma critica ilustrada ao texto. Guiados pelo espirito cientifico da época, a teologia
protestante do periodo assume essa postura. Aqui ja fica facil perceber como esse
cendrio impacta diretamente na questao dogmatica e principalmente sobre o dogma
da encarnagdo. A querela a ser resolvida neste momento ndo é mais uma luta contra a
igreja catolica assumida pelo protestantismo nos séculos XVI e XVII, mas uma
tentativa de evidenciar o carater historico sobre a vida de Jesus. Tal interesse tinha
como objetivo buscar, no Jesus da historia, um lutador contra os dogmas.

Um grande nome desse periodo é Johann Salomo Semler (1725-1791), o mais
importante dos “nedlogos” que escreveu o Tratado sobre a investigacdo livre do Cdnon
(1771-1775) no qual pretende compreender a Biblia de maneira nao dogmatica,
analisando individualmente cada texto e nao partindo do pressuposto protestante de
uma unidade textual anterior. Dessa forma, a proposta de Semler tem em mente
recompor o canone biblico ndo mais assumindo a igualdade entre revelagao e
Escrituras sagradas, além de propor uma eliminagao de todo carater sobrenatural do
texto, ficando apenas com aquilo que tem valor para uma agao moral e a parte histdrica
do cristianismo primitivo; uma antecipacao da Religiao nos limites da pura razao de
Kant. No entanto, Semler se colocou em defesa da religido da Igreja, combatendo a
proposta de Reimarus.

Outro nome importante é o de Hermann Samuel Reimarus (1694-1768),
sugerindo que a religido deveria ser vivida em busca da perfeicdo moral, sem a
necessidade de uma revelagao sobrenatural. Reimarus se propds a estudar as fontes
biblicas e ao descobrir, na sua concep¢ao, diversas contradi¢oes nas fontes dos textos
biblicos e interpretacdes humanas nas formulagdes dos apodstolos, recomenda a
moralidade como mote para a vida religiosa. Para Reimarus, Jesus havia sido apenas
um profeta judeu e a propagacao dos apdstolos apds a sua morte seria apenas uma
interpretacao tardia de ditos de Jesus.

Esses dois nomes, aliados ao nome de Lessing como um dos principais
divulgadores das obras de Reimarus, marcam esse movimento do século XVIII na
Alemanha frente ao cristianismo, que claramente nao estava preparado para uma
critica da ciéncia histdrica, exegética e hermenéutica como proposta por esse

momento. Esse ciclo revoluciondrio em relagao ao cristianismo tornaram os dogmas

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026
15



Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

cristaos formulagoes meramente temporais, a inspiragao divina se convertia em razao
humana, o evangelho, uma propagacdo de uma mensagem interpretada por
discipulos focada numa moralidade, e 0 homem-Deus Jesus Cristo, apenas um mestre
da sabedoria que viveu no século I d.C.

O que podemos perceber é que este periodo pds-reforma protestante até o
século XVIII marca um momento importante para a teologia e para todas as outras
areas do conhecimento, pois um novo olhar sobre o mundo ¢é langado e,
consequentemente, um novo olhar sobre a historia do proprio cristianismo que pode
ser visto como retrocesso que acaba com a cristologia ou como avanc¢o. Como afirma
Kiing, “enquanto para alguns o caminho conduzido da cristologia classica, passando
pela cristologia deista até uma cristologia ateia, para outros, o novo sentido historico
e humanitdrio criou os pressupostos necessarios para uma cristologia nova e maior.”®
(KUNG 1974 p. 37)

4. Conclusao

ApoOs tragarmos de maneira panoramica o problema em torno da kenosis a partir
do século IV d.C, sua formulagao pela historia da teologia crista e a sua reconfiguragao
na idade moderna, podemos perceber que o tema da encarnagao € carissimo a teologia
crista e no contexto de Hegel toma novo folego, de forma que o filésofo alemao tera
que lidar com o problema do ponto de vista teologico, assim como do ponto de vista
filosofico.

Neste cendrio tracado por nds, podemos perceber como se torna extremamente
complicada a questao da encarnagdao no periodo de Hegel e como o tema vai
desembocando em novas dimensdes que nao eram consideradas quando da
formulagao e consolidagao do problema no credo calcedonico. O fato de tal problema
ser constantemente revisto evidencia, para nds, a sua importancia dentro da religiao
crista, e consequentemente dentro do prdprio ocidente que se funda sobre bases
cristas.

18 Original em Espanhol: “Mientras para unos el caminno condujo desde la cristologia clasica a través
de la cristologia dista hasta una cristologia atea, para otros el nuevo sentido histdrico y humanitario ha
creado los presupuestos necesarios en orden a una cristologia nueva y de mayores dimensiones”.
(Tradugao nossa)

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026
16



Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnacgio: do século IV d.C. ao XVIII

REFERENCIAS

ALEXANDRE DE HALES. Summa Theologica. I1I, Quaest. Un., q.3, tit. 2, Opera
Ommnia, IV. Disponivel em: https://play.google.com/books/reader?id=pjIA1PW
OVaUC&hl=p t&pg=GBS.PR1. Acesso em: 11 fev. 2020.

AQUINGO, S. T. Suma Teolégica. Volume VIII. Questdoes 1-59. Sao Paulo: Edi¢oes
Loyola, 2009. 2.2 ed.

ATANASIO. Contra os pagios; A encarnacio do Verbo; Apologia ao imperador
Constancio; Apologia de sua fuga; Vida e conduta de S. Antdo. Tradugao de
Orlando Tiago Loja Rodrigues Mendes. Sao Paulo: Paulus, 2002. (Colegao
Patristica, v. 18)

BIBLIA SAGRADA. Traducio de Jodo Ferreira de Almeida. Sdo Paulo:
Editora Vida, 1999.

FILHO, D. B. A vontade salvifica e predestinante de Deus e a questdo do
cristocentrismo: um estudo sobre a doutrina de Jodo Duns Escoto e seus ecos na
teologia

contempordnea. Roma: Editrice Pontificia Universita Gregoriana, 2007.
Tesi Gregoriana, Série Teologia, v. 155.

LIEBAERT, J. L'Tncarnation. Des origines au concile de Chalcédoine: Histoire des
dogmes. Tome III. Paris: Les Editions du Cerf, 1966.

KUNG, H. La encarnacién de Dios: Introduccién al pensamiento teolégico de Hegel
como prolegémenos para una cristologia futura. Barcelona: Editorial Herder, 1974.

ROUSSEAU, J.-J. Emilio: ou da educagio. Tradugao de Sérgio Milliet. 3.2 ed. Sao
Paulo: Bertrand Brasil, 1995.

RUBENSTEIN, R. E. Quando Jesus se tornou Deus: a luta épica sobre a divindade de
Cristo nos ultimos dias de Roma. Tradugao de Marija C. Mendes. Rio de Janeiro:
Fisus, 2001.

SAO BOAVENTURA. Obras Escolhidas. Traducio de L. A. de Boni, J. Jerkovié
e F. Saturnino Schneider. Caxias do Sul: Editora da Universidade de Caxias
do Sul, 1983. (Colecao Suma, 12). Edicao bilingue: portugués-latim.

SESBOUE, B., SJ. Traité de I'Incarnation. Montée de Fouviere, Cédex: Lyon,
1968-1969.

Virtualia Journal, UFOP: v.01, n.01, 2026
17



	Panorama Sobre o Conceito de Encarnação: do Século IV d.C. ao XVIII
	Resumo
	1. O Debate Cristológico a Partir do Século IV D.C.
	2 .  A Noção de Encarnação na Idade Média
	2.1  Alexandre de Hales
	2.2  São Boaventura

	3 -  A Encarnação a Partir do Século XVII  ao  Século de Hegel

