


 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

Sócrates Viajante: Algumas Figuras                                  01 

Gilberto de Melo Caldat 

 

O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder       11  

Vitor Emanuel Alves de Souza Gripp   

 

Habermas e o Contexto Brasileiro: Tradução Teórica e Desafio Prático         27 

Marco Bettine 

 

Panorama Sobre o Conceito de Encarnação: do Século IV d.C. ao XVIII        53 

Fabiano Veliq 

 

Câmeras e Corpos: Heidegger, Cavell e  o Anseio de Ver Tecnológico          70 

Igor Costa do Nascimento  

 

A Reversão do Momento Protético                        91 

Rodrigo Zagonel Mickus 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

  
https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal 

 

Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

 

Gilberto de Melo Caldat 

Universidade Federal do Paraná - UFPR 

 https://orcid.org/0000-0003-4513-1584 

 http://lattes.cnpq.br/2103925286785338 

     gilbertomcaldat@gmail.com 

 

Resumo 
 

Este artigo pretende apresentar o personagem do Sócrates platônico da República 

como uma espécie de viajante, utilizando-se para isso de algumas imagens de 

viagem que Platão lança mão logo no início de seu diálogo: a catábase, a theōriā, 

as viagens náuticas, as jornadas de longa distância. Pretende-se com isso 

demonstrar que mesmo o sedentaríssimo Sócrates que, segundo Diógenes 

Laércio, não viajou senão em ocasiões de guerra, ou ainda, o Sócrates, o mais 

enraizadamente ateniense e dos filósofos, pode ser visto também sob o prisma de 

um certo nomadismo.   
 

Palavras-chave: Platão; Sócrates; República; Filosofia; Viagens; Viajantes. 

 

Abstract 
 

This article aims to present the character of Plato's Socrates in The Republic as a 

kind of traveler, using some images of travel that Plato employs at the beginning 

of his dialogue: the catabasis, the theōriā, nautical voyages, and long-distance 

journeys. The aim is to demonstrate that even the very sedentary Socrates, who, 

according to Diogenes Laertius, traveled only in times of war, or even Socrates, 

the most deeply rooted Athenian of philosophers, can also be seen from the 

perspective of a certain nomadism.  

Keywords: Plato; Socrates; Republic; Philosophy; Travel; Travelers. 

 

https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal
https://orcid.org/0000-0003-4513-1584
http://lattes.cnpq.br/2103925286785338


Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

2 

Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

Introdução 
 

É conhecida a frase de Diógenes Laércio, em suas Vidas e Doutrinas dos 

Filósofos Ilustres, que afirma sobre Sócrates o seguinte: “ao contrário da maioria 

dos filósofos, não lhe pareceu necessário viajar, a não ser em expedições 

militares” (LAÉRCIO. Vidas II, 22). Ora, se de um lado ela denota o sedentarismo 

consciente do ‘mais ateniense’ dos filósofos, de outro ela afirma que é prática 

comum ao restante deles essa espécie de nomadismo que os faz estranhos 

itinerantes sempre à procura do saber. Heródoto já assim o afirmava no livro I, 

30, 2 de suas Histórias, onde Creso, referindo-se a Sólon, em uma das mais antigas 

referências ao termo filosofia, diz – “por amar conhecer, você muito viajou o 

mundo para contemplá-lo”1 (Hist., I, XXX) –. Além disso, são deveras famosas as 

viagens de Pitágoras, que teria ido ao Egito, a centralidade da metáfora do 

caminho para Parmênides, além das igualmente célebres viagens dos sofistas 

(esses sábios errantes) e de seu mais ferrenho opositor, Platão, que também, 

enquanto viajante, teria repetido a navegação de Pitágoras às terras sagradas do 

Nilo, além de se alçar mais de uma vez à Siracusa, buscando fazer, como é bem 

sabido, do tirano local, um filósofo à moda platônica. Inútil ainda é dizer que de 

Homero a Apolônio de Rodes, dos poetas errantes a Luciano de Samósata, a 

tradição das viagens permeia o mundo grego arcaico e clássico, assim como o 

mundo helenístico, suas sabedorias e literaturas, desde a épica até a filosofia e a 

sátira.  

 Sabendo disso, cabe-nos então a pergunta: será mesmo que não 

poderíamos colocar também o “sendentaríssimo2” Sócrates na conta dos 

viajantes? Para nós, quiçá a resposta para isso possa ser ao menos indicada a 

partir de uma certa leitura já do cenário e dos livros iniciais da República de Platão, 

uma vez que ali, naquele pequeno passeio da acrópole até o porto, Sócrates 

perfaz, junto de Glauco, algumas figuras de viajante. Sigamos a elas.  

 

1. Passeio Ao Pireu, A Catábase Socrática 
 

Quando Sócrates desce com Glauco a noturna colina, da acrópole ao Pireu, 

na passagem inicial da República (PLATÃO, 327a), ele de alguma forma repete os 

passos heroicos de Odisseu, que buscara, através de sendas desconhecidas, o 

caminho de volta à casa. 

                                            
1 Hós filosoféôn gen polén theôríes: ὡς φιλοσοφέων γῆν πολλὴν θεωρίης. 
2 A brincadeira aqui é com a própria descrição de Diógenes Laércio, para quem só em 

condições de urgência bélica Sócrates teria saído de Atenas. 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s0&prior=pla/nhs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=filosofe%2Fwn&la=greek&can=filosofe%2Fwn0&prior=w(s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=gh%3Dn&la=greek&can=gh%3Dn0&prior=filosofe/wn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pollh%5Cn&la=greek&can=pollh%5Cn0&prior=gh=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qewri%2Fhs&la=greek&can=qewri%2Fhs0&prior=pollh/n


Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

3 

Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

  É bem popular a passagem em que o herói itacense desce ao Hades3 para 

buscar, nesse espaço ignoto e invisível, a via certa para retornar até Ítaca, lugar 

onde clamaria novamente o trono que a ele, por direito, pertencia. De sua parte, 

qual um êmulo do herói homérico, o Sócrates platônico busca, ao descer ao Pireu 

das Bendideias4 – e “encontrando” por lá a Bela Cidade invisível da Filosofia: 

onde se escondera a justiça, a que nenhum herói antes galgara –, uma espécie 

singular de dádiva/resposta para “retornar” para sua Atenas bem-amada. Tão 

somente com o “paradigma dadivoso” da justiça em mãos – encontrado no chão 

do porto – é que Sócrates, assim como Odisseu fizera em sua ilha, poderá 

‘clamar’, quando de volta à célebre cidade ática onde nascera, seu lugar, sua 

dignidade – agora não mais sendo alvo de zombarias e xingamentos – seu ‘trono’, 

enfim, de rei-filósofo.  

 Como Odisseu descendo ao Hades, Sócrates e Glauco também devem 

descer (katében) em inaudita viagem, portanto, ao sítio escuro, um tão somente 

iluminado por tochas e sob os augúrios de um grande sacrifício – a figura da 

morte em uma hecatombe de ao menos cem bois no solo consagrado do porto – 

como nos lembra Planeaux5. O espetáculo estrangeiro, que não devia em nada 

aos já tradicionais espetáculos locais, qual nos relata o Sócrates platônico, era, 

como nos é bem sabido, em homenagem à deusa semibárbara Bêndis, que se por 

um lado evocava os rituais noturnos e orgiásticos de Dioniso, como indica 

Dorter6, de outro lado se ligava ao herói trácio Deloptes, herói relacionado à cura, 

o que com certeza, nos tempos da epidemia que assolou Atenas no início da 

guerra do Peloponeso, alavancou a curiosidade e a esperança dos atenienses em 

relação à divindade e seu festival. Jacob Howland ainda nos remete à relação da 

deusa com a ideia de imortalidade, seu vínculo lunar traria consigo, para o 

intérprete, igualmente uma representação da constante renovação solar, o ciclo 

de vida e morte do sol7. A imagem trazida então pela deusa e seu espetáculo, 

cenário inicial do diálogo, já marca, destarte, a descida de Sócrates e Glauco ao 

Pireu, como uma descida que ao mesmo tempo que encontrará as escuras veredas 

da morte, ali mesmo contemplará também o caminho da cura, da renovação, da 

nova vida, da imortalidade quiçá. 

                                            
3 A descida de Odisseu ao Hades é descrita no Canto XI da Odisseia.  
4 Espetáculo então ainda desconhecido dos atenienses, pois era ali festejado pela 

primeira vez em terras áticas. 
5 PLANEAUX, 2000-2001, p. 176-177. 
6 DORTER, 2006, p. 24. 
7 HOWLAND, 2018, p. 17-18. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

4 

Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

De resto, a própria imagem do porto do Pireu, se por um lado evocava o 

poderio naval ateniense, o que por si só poderia relembrar a cruenta e quase 

permanente situação de guerra entre os gregos, de outro lado poderia evocar 

uma zona de transição, de partidas e chegadas, o que o ligaria também, como 

quer Dorter, ao mito de Er e sua própria zona transitória, onde as almas dos 

mortos embarcariam de uma para outra vida8. Caso nos coloquemos ainda na 

perspectiva daqueles contemporâneos de Platão que receberam ou ouviram, 

vindo diretamente do forno, o texto do filósofo, seja na Academia ou nas ruas de 

Atenas, compreenderemos que eles poderiam constatar facilmente, pois também 

contemporâneos a eles, que a maioria dos personagens presentes no diálogo 

tiveram suas mortes ligadas à recente guerra do Peloponeso (Sócrates, Nicerato, 

Céfalo, Polemarco) e algumas vezes ao próprio cenário específico do diálogo,  

muito possivelmente Glauco (na batalha de Muniquia). 

 O fato que queremos marcar aqui fica mais evidente com isso, o cenário 

para o qual o filósofo e seu amigo partem é também uma espécie de submundo, 

de mundo dos mortos, onde o vulto da morte está presente, imenso, para 

qualquer direção que se olhe. Assim o passeio de poucos quilômetros que 

separam a acrópole do Pireu se transforma, sob a pena de Platão, em uma viagem 

insondável, viagem parecida com aquelas de Héracles, Orfeu e Odisseu. Uma 

catábase, uma descida ao mundo dos mortos, típica de personagens heroicos, 

aqueles que conseguem, de alguma maneira, transpor o intransponível – 

“quebrar a barreira do espaço e do tempo para ir ainda vivo ao submundo” 

(BERNABÉ, 2015, p. 16) –, saltar, geralmente na companhia de um deus ou de 

uma deusa, a extraordinária fronteira que separa o humano do divino, e, depois 

de tal inacreditável jornada até lá, ainda assim voltar, em anábase9, ao mundo 

daqueles homens que ainda seguem bem vivos. Se Glauco desce a tal mundo na 

companhia do semidivino Sócrates, aquele que se fez companheiro de Apolo ao 

seguir a missão dada pelo oráculo, Platão desce até lá guiado pela deusa 

semibárbara Bêndis, cabe a ela colocar o filósofo (e a nós, que o seguimos) nesse 

                                            
8 DORTER, 2006, p. 23. 
9 Se ‘catábase’ é o termo grego a indicar uma descida, a ‘anábase’ é o termo que lhe é 

oposto e que indica uma subida. A República começa com a imagem de uma catábase 

feita por Sócrates e Glauco – desde a cidade alta de Atenas até o porto do Pireu – e 

termina com a imagem do retorno dos mesmos personagens, com Sócrates e Glauco 

perfazendo o caminho contrário, a saber, uma anábase, a subida de retorno de ambos 

desde o Pireu até a cidade alta.  



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

5 

Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

caminho exótico onde enfim encontraremos seu festival, seu ciclo constante de 

morte e vida, seu imortal espetáculo da verdade10. 

 Perfila-se aí então a primeira imagem do Sócrates viajante: aquela que 

figura o filósofo ao lado dos heróis que conseguiram ultrapassar a barreira entre 

o mundo dos vivos e o dos mortos. O heroico Sócrates de Platão é, como eles, 

também capaz de uma catábase mítica. Além disso, lembremos, é claro, que tal 

imagem de Sócrates prefigura o personagem ao qual ele mesmo se reportará 

duplamente no trecho final do diálogo: o filósofo modelar da alegoria da caverna 

e o mítico Er, figuras que são, nesse sentido, sob a pena platônica, duplos do 

próprio Sócrates descendo ao mundo dos mortos.  

 

2.  Passeio Ao Pireu, A Theōriā Socrática 
 

 Theōriā, em primeiro lugar, poderia ser dita, na definição de Ian 

Rutherford11, uma “delegação religiosa” encarregada de ir a determinados 

festivais, sendo seus membros participantes desses enquanto observadores. O 

theōrós ou teórico ganharia ainda, partindo dessa primeira definição, o sentido de 

peregrino ou delegado cívico, aquele que teria como papel fundamental o de 

observar, de ser, para sua cidade, o vero, o oficial espectador de festivais. Ainda 

segundo o intérprete, os linguistas modernos pendem de um lado a outro sobre 

o real sentido da palavra theōrós, uns preferindo o caráter de observador (em sua 

generalidade) e outros o especificando enquanto observador de deus. Theōriā 

ainda poderia designar, segundo ele, em alguns casos, o próprio festival ou 

espetáculo ou ganhar o sentido geral de observação/contemplação, para lá de seu 

contexto estritamente religioso. A theōriā poderia ser ainda aquele festival 

assistido por homens sem ligação oficial com as cidades-estado e que o 

assistiriam em caráter privado. Em Heródoto, como vimos, a theōriā se refere às 

viagens dos homens sábios, como Sólon, feitas para explorar/conhecer. 

Resumindo tais sentidos, Andrea Nightingale, afirma o seguinte sobre tal prática 

cultural: 

Na prática tradicional da theoria, um indivíduo (chamado theoros) 

fazia uma jornada ou peregrinação com o intuito de testemunhar 

certos eventos ou espetáculos. No período clássico, a theoria 

tomou a forma de peregrinação aos oráculos ou festivais 

                                            
10 A expressão “espetáculo da verdade” é utilizada por Platão, na passagem 475e de sua 

República, para descrever o que o filósofo deve ser capaz de, deve amar contemplar. 
11 RUTHERFORD, 2013, p. 3. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

6 

Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

religiosos. Em muitos casos, o theoros era enviado por sua cidade 

como um embaixador oficial: esse theoros cívico viajava para um 

centro oracular ou festival, lá assistia aos eventos e espetáculos, 

e retornava para casa com um relatório oficial de testemunha 

ocular. Um indivíduo poderia também fazer a viagem da theoria 

sob um caráter privado: o theoros privado, no entanto, 

responderia apenas por si mesmo e não precisaria publicizar 

suas “descobertas” quando retornasse para sua cidade. Tanto na 

sua forma cívica quanto na privada, a prática da theoria 

englobava toda a jornada, incluindo a saída de casa, o 

contemplar e a volta final. Mas em seu centro estava o ato de ver, 

geralmente focado em um objeto sagrado ou espetáculo 

(NIGHTINGALE, 2004, p 3-4)12. 

 

Tendo tal prática tradicional da theōriā no mundo clássico em conta, não é 

difícil relacioná-la, o que a própria Nightingale faz, ao nosso Sócrates platônico 

do início da República. Afinal, o que Sócrates e Glauco perfazem ali é exatamente 

o que a autora descreve como uma theōriā de caráter privado: descem ao Pireu 

para, por curiosidade, contemplar aquele novo festival em homenagem a uma 

deusa semibárbara, a saber, Sócrates e Glauco perfazem ali dois theōroi indo em 

theōriā, em uma pequena viagem ou comitiva de viajantes, a esse festival 

estrangeiro de caráter religioso. Mas, ao iniciar a volta, são barrados pela força 

de Polemarco e seus amigos. Curiosamente essa figura da theōriā reaparecerá 

ainda com mais pungência na alegoria da caverna, onde o filósofo paradigmático 

imaginado por Sócrates, é “um novo tipo de theōrós” cívico, que sai de sua terra 

cavernícola para contemplar o espetáculo da verdade, tudo isso com a obrigação, 

o dever de voltar a ela com seu relatório de testemunha ocular em mãos. Mas 

permaneçamos, para aquém de tal encruzilhada, ainda no cenário inicial do 

diálogo, onde Sócrates claramente é um theōrós, um viajante curioso atrás de um 

inédito festival religioso.  

 

3.  Sócrates No Pireu, A Náutica Socrática 

 Nos anos 1910, João do Rio assim descreve o porto do Rio de Janeiro: 
 

Não nos admiremos. Somos reflexos. O beco da Música ou o beco 

da Fidalga reproduzem a alma das ruas de Nápoles, de Florença, 

das ruas de Portugal, das ruas da África, e até, se acreditarmos 

na fantasia de Heródoto, das ruas do antigo Egito. E por quê? 

                                            
12 Tradução nossa. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

7 

Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

Porque são ruas da proximidade do mar, ruas viajadas, com a 

visão de outros horizontes. Abri uma dessas pocilgas que são a 

parte do seu organismo. Haveis de ver chineses bêbados de ópio, 

marinheiros embrutecidos pelo álcool, feiticeiras ululando 

canções sinistras, toda a estranha vida dos portos de mar. E esses 

becos, essas betesgas têm a perfídia dos oceanos, a miséria das 

imigrações, e o vício, o grande vício do mar e das colônias... (RIO, 

2008, p. 38).  
 

 Ora, se João do Rio não fala da Ática, em sua descrição, é por mera 

casualidade, pois obviamente o porto do Pireu devia ser, à época de Sócrates e 

Platão, como ainda são os portos, prenhe desses exotismos, dessas cruezas, dessa 

algaravia entre o sagrado e o profano, desses outros horizontes, dessas gentes em 

busca da nova vida e encontrando por vezes a morte, como bem descreve o autor 

carioca. Sócrates, por sua vez, filho de parteira e escultor, companheiro de 

Eurípedes, caso acreditemos em Diógenes Laércio, devia se sentir mais em casa 

entre esses homens rudes – de destino trágico – do Pireu, do que entre os falsos 

sábios da acrópole: como os nautas do Pireu, Sócrates é também uma espécie de 

nauta, um piloto de navio à procura de novíssimos e invisíveis horizontes, onde 

o filósofo, enfim, depois de sua dura jornada até lá possa se sentir em casa. Não 

à toa, quando cria uma parábola para falar do atroz tratamento que recebem os 

filósofos nas cidades (PLATÃO, 488a) e o quão deslocados ali eles se encontram, 

a metáfora que surge em sua imaginação é a de um navio que perde sua boa 

governança a partir da corrupção dos demais marinheiros, marinheiros esses que 

“não têm a mínima noção de que para ser piloto de verdade é preciso estudar o 

tempo, as estações e o céu, bem como os astros e os ventos e tudo quanto cai no 

âmbito de sua arte, se quiser, de fato, comandar o navio” (PLATÃO, 488d). O 

trabalho de Sócrates aí, no noturno Pireu, portanto, é bem governar os seus 

nautas (Polemarco, Trasímaco, Glauco, Adimanto e companhia), mesmo com a 

força contrária que fazem, mesmo que, em sua navegação, ele deva se utilizar de 

correntes e ondas paradoxais para aqueles que não sabem do bom navegar, a 

maioria de seus concidadãos.    

 A imagem do filósofo-nauta em seu porto ainda obviamente nos fará 

lembrar da outra metáfora fundamental para o Sócrates platônico, aquela da 

segunda navegação, apresentada no Fédon, expressão tirada da linguagem dos 

marinheiros. Tal expressão, como nos diz Giovanni Reale, refere-se a um tipo de 

navegação mais difícil, mais exigente, a “que se leva adiante sem remos quando 

se fica sem vento” (REALE, 2014, p. 52), aquela que nos levará do mundo da 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

8 

Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

sensibilidade ao mundo inteligível, aquela que nos levará do porto do Pireu, 

pouco distante da Atenas histórica, até a eterna Bela Cidade do Sócrates 

platônico. Ao fim e ao cabo, mais do que Odisseu, nauta por acaso, Sócrates é o 

nauta que empreende conscientemente a mais difícil das navegações. 

 

4 . Um Viajante de Longas Distâncias 

Pensar é também se deslocar, ver uma vez possível a brecha da ruptura, a 

fresta fulcral que poderá quebrar as correntes do aqui e do agora para nos lançar 

no abismo sem fundo do espaço e do tempo, da infinita utopia, da eternidade 

invisível quiçá. É um remédio sutil para a irrefreável urgência das paixões, para 

a violência dos preconceitos, para a aspereza das religiões e das éticas mais duras. 

Pensar é estar em constante espanto, não temer se abrir e ir de encontro à 

desconhecida maravilha ou horror, é quebrar os grilhões do hábito, é o que nos 

faz abismar para além do habitat comezinho que o nosso corpo ainda teima 

frequentar: como bem poderia meditar um pensador antigo, mesmo encarcerado, 

pensando eu poderei estar em qualquer lugar do mundo, a qualquer momento 

que eu quiser, pois assim mantenho minha íntima liberdade, podendo estar 

sempre em trânsito, em inaudita e pessoalíssima viagem. 

E à filosofia é dado pensar, mas não qualquer pensamento, senão o mais 

radical, aquele que possa reunir em si o que os antigos mestres da verdade 

detinham, cada um em sua sacra capanga: a capacidade de julgar o presente, 

como os reis; a potência gloriosa ou infame da memória, como os poetas; o 

insondável futuro, como os profetas13. Pensamento que reúne em si, no final das 

contas, as facetas mais potentes da verdade: o que os pré-socráticos chamaram 

de princípio e Aristóteles de causas primeiras, o que Platão chamou de forma, ideia, 

Bem, o que Hegel chamaria de espírito. Pensamento radical acerca da origem (o 

que põe em movimento e destina), a saber, o mais radical deslocamento, a mais 

insólita viagem, a filosofia. 

E dentre os pensadores radicais, o Sócrates platônico, assim como seu 

filósofo modelar (seu espelho ideal), está entre os mais radicais. Dentre os 

viajantes do pensamento, está entre os mais insólitos; dentre os itinerários 

possíveis, perfaz o mais difícil; dentre as abertas distâncias, perfaz a mais 

superlativa. E esse Sócrates que replica um viajante de longas distâncias é aquele 

que, depois da longa jornada, trará consigo, como costumam trazer tais viajantes, 

                                            
13 Referência ao texto clássico de Marcel Detienne: Mestres da Verdade na Grécia Arcaica. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

9 

Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

o poderoso mistério da alteridade14, sua metafísica verdade. E Platão assim o 

revela, descrevendo o itinerário socrático no início de sua República, um que 

navega desde a comezinha economia da justiça, discutida com Céfalo e 

Polemarco, até as mais “selvagens” invectivas de Trasímaco, as invisíveis terras 

bárbaras de Giges e o não-lugar de sua Bela Cidade. O Sócrates platônico, como os 

mais extraordinários nautas helenos, também soube muito bem achar nas vagas 

as melodias do céu15.  
 

5 .  Para Uma Breve Conclusão 
 

 Caso não tenha sido um viajante, no sentido estritamente histórico do 

termo, como tantos outros sábios e filósofos, ao menos esse Sócrates platônico da 

República nos aparece como um alguém deslocado, alguém que, por seu próprio 

modo de vida, por sua constante ânsia de transcendência, estava sempre a ir além 

das fronteiras cotidianas daquele mundo que lhe era contemporâneo. Ao 

caminho natural dos de seu tempo, ele perfaz o impasse, o ir sempre adiante de, 

a aporia, a encruzilhada.  Como um theōrós, ele é um itinerante a ir, buscar 

contemplar o espetáculo da verdade e voltar; como um nauta, ele se alça do porto 

em direção às mais exóticas e inauditas paisagens, torna-se um viajante de longas 

distâncias; como um herói a perpetrar sua catábase, ele desce ao mundo dos 

mortos, mas, no diálogo platônico, ele eternamente de lá volta, em uma anábase, 

para uma Atenas que não é mais uma Atenas histórica, morta entre mortos, mas 

sim todas as cidades do mundo, de todos os lugares e tempos pós-socráticos, 

todas aquelas que sonham, com Sócrates, encontrar, ao mirar o infinito horizonte, 

o extraordinário espetáculo da mais bela e justa das cidades, lá onde se ouvirá 

para sempre Sócrates a dizer: 
 

Se aceitardes meu conselho e admitirdes que a alma é imortal e capaz de 

suportar todos os males como todos os bens, manter-nos-emos no 

caminho ascendente e praticaremos de todo modo a justiça e a virtude. Só 

assim nos tornaremos amigos de nós mesmos e dos deuses, não apenas 

durante o tempo que permanecermos nesta vida, como também depois 

de recebermos a recompensa da justiça, à feição dos vencedores dos jogos 

que recolhem de todos os lados seus troféus, e seremos felizes aqui a terra 

e na viagem de mil anos que já vos descrevemos (PLATÃO, 621c-d). 

                                            
14 Ao viajante de longas distâncias cabe um status diferentes não somente no enquanto 

da aventura de sua viagem, mas também quando de seu retorno (HELMS, 1988, p. 81). 
15 Referência a um verso de Castro Alves em seu Navio Negreiro. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

10 

Caldat, G. M. Sócrates Viajante: Algumas Figuras 

REFERÊNCIAS 

ALVES, C. O navio negreiro e outros poemas. Rio de Janeiro: Editora Antofágica, 

2022. 

 

BERNABÉ, A. What is a Katábasis? The descent into the Netherworld in Greece 

and the Ancient Near East. Les Études Classiques, Namur, v. 83, p. 15-34, 2015. 

 

DETIENNE, M. Mestres da verdade na Grécia arcaica. São Paulo: WMF Martins 

Fontes, 2013. 

 

DORTER, K. The transformation of Plato’s Republic. Oxford: Lexington Books, 

2006. 

 

HELMS, M. W. Ulysses’ sail: an ethnographic odyssey of power, knowledge, and 

geographical distance. Princeton: Princeton University Press, 1988. 

 

HERÓDOTO. História. 3. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2019. 

 

HOWLAND, J. Glaucon’s fate: history, myth, and character in Plato’s Republic. 

Philadelphia: Paul Dry Books, 2018. 

 

LAÊRTIOS, D. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. 2. ed. Brasília: Editora da 

Universidade de Brasília, 2008. 

 

NIGHTINGALE, A. W. Spectacles of truth in classical Greek philosophy: theoria in its 

cultural context. Cambridge: Cambridge University Press, 2004. 

 

PLANEAUX, C. The date of Bendis’ entry into Attica. Classical Journal, 

Baltimore, v. 96, n. 2, p. 165-192, dez./jan. 2000/2001. 

PLATÃO. A República. 4. ed. Belém: EDUFPA, 2016. 

 

REALE, G. Platão. 2. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2014. 

 

RIO, J. A alma encantadora das ruas. São Paulo: Companhia das Letras, 2008. 

 

RUTHERFORD, I. State pilgrims and sacred observers in ancient Greece: a study of 

Theōriā and Theōroi. Cambridge: Cambridge University Press, 2013. 

 



 
 

 
 
 

 
https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal 
 

O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, 

Publicidade e Poder 
 

Vitor Emanuel Alves de Souza Gripp 

UFF - Universidade Federal Fluminense 

 https://orcid.org/0009-0000-7628-9574 

  http://lattes.cnpq.br/9028510842780316 

     vitorxpto@gmail.com 
 

Resumo 
 

O artigo analisa a circulação contemporânea do termo “woke” e sua metamorfose de 

gesto de despertar antirracista em repertório mercadológico. A partir de uma 

genealogia conceitual e de três estudos de caso (Bud Light, Jaguar e American Eagle), 

investiga como campanhas publicitárias reconfiguram identidades, transformando 

diferenças em valor simbólico e simulacro. Articula-se Foucault, Deleuze, Han e 

Baudrillard para mostrar como a diferença pode tanto abrir linhas de fuga quanto ser 

reabsorvida pela lógica do capital, operando como dispositivo de poder que modula 

subjetividades pela positividade e visibilidade. O ensaio conclui que a política da 

identidade, ao entrar no mercado, corre o risco de se tornar superfície de consumo, 

esvaziando seu potencial emancipatório. 
Palavras-chave :woke; mercantilização; publicidade; identidade; subjetividade; vigilância 

 

Abstract  
 

This article examines the contemporary circulation of the term “woke” and its 

transformation from an anti-racist awakening gesture into a marketable repertoire. 

Through a conceptual genealogy and three case studies (Bud Light, Jaguar, American 

Eagle), it investigates how advertising campaigns reconfigure identities, turning 

differences into symbolic value and simulacra. Drawing on Foucault, Deleuze, Han, 

and Baudrillard, the text shows how difference can both open lines of flight and be 

reabsorbed by capital’s logic, functioning as a device of power that modulates 

subjectivity through positivity and visibility. The essay concludes that identity 

politics, once commodified, risks becoming a consumable surface, draining its 

emancipatory potential. 

Keywords: woke; commodification; advertising; identity; subjectivity; surveillance 
 

https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal
https://orcid.org/0009-0000-7628-9574
http://lattes.cnpq.br/9028510842780316
mailto:vitorxpto@gmail.com


Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

12 

Gripp V. E. O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder 

Introdução 
 

Entre a diferença como potência política e a diferença como simulacro delineia-

se um dos dilemas centrais do presente. O termo woke, que emergiu das lutas contra 

injustiças raciais como gesto de despertar para as estruturas de opressão, tornou-se 

também signo circulante no mercado, disputado por ativistas, críticos e corporações. 

O que antes nomeava um engajamento ético e coletivo passou, nas últimas décadas, a 

operar como categoria discursiva instável: ora bandeira de emancipação, ora insulto 

pejorativo, ora estratégia publicitária. 

Essa trajetória não é apenas semântica, mas sintoma de transformações mais 

amplas na relação entre política, cultura e economia. Ao mesmo tempo em que 

movimentos sociais reivindicam reconhecimento e justiça, empresas e marcas 

apropriam-se desses discursos para convertê-los em valor simbólico. A diferença, 

nesse contexto, é mobilizada como força crítica, mas simultaneamente convertida em 

mercadoria, transformando-se em simulacro no sentido baudrillardiano — imagem 

que já não remete a uma origem, mas circula como valor autônomo (BAUDRILLARD, 

1991). 

Neste mesmo viés, Deleuze, ao pensar a diferença como potência criadora, 

permite compreender como tais lutas poderiam abrir linhas de fuga em relação à 

homogeneização do capital. No entanto, sob a lógica do sistema capitalista, essas 

forças tendem a ser reabsorvidas e moduladas, convertendo-se em formas de controle 

flexível (DELEUZE, 1992). Como aponta Han, essa captura não se dá mais pelo 

interdito disciplinar, mas por um regime de positividade, no qual a liberdade 

individual é incorporada como mecanismo de autoexploração (HAN, 2018). 

O objetivo deste ensaio é explorar essa ambivalência: compreender como o 

woke, em sua circulação contemporânea, revela tanto a potência transformadora da 

consciência social quanto sua captura pela lógica mercadológica. Mais do que avaliar 

campanhas publicitárias ou disputas semânticas, trata-se de situar o debate em um 

campo maior: o das formas de poder e subjetivação que marcam a versão atual do 

capitalismo, em que emancipação e simulacro caminham lado a lado.  

Percorremos esse processo em três movimentos. Primeiro, recuperamos as 

origens e transformações do termo woke, situando-o no campo de disputas políticas e 

culturais. Em seguida, analisamos como campanhas publicitárias de Bud Light, Jaguar 

e American Eagle materializam diferentes usos do woke e de seu reverso, o anti-woke, 

revelando tanto os limites quanto às estratégias dessa apropriação mercadológica. Por 

fim, à luz de Foucault, Deleuze e Han, discutimos como a identidade, ao entrar no 

mercado, se torna superfície de consumo e dispositivo de poder. 

 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

13 

Gripp V. E. O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder 

1. Genealogia do Termo Woke 
 

O termo woke tem sido amplamente disseminado no discurso público das 

últimas décadas, passando de uma expressão política contra injustiças raciais a um 

conceito cultural central dentro da lógica da polarização. A sua evolução revela não 

apenas transformações lexicais, mas também tensões mais profundas entre 

movimentos sociais, mercados de ideias e estratégias discursivas. 

Derivado do verbo inglês to wake (“acordar”), o termo possui raízes no African 

American Vernacular English (AAVE). Seu uso figurado, associado à consciência social, 

remonta à década de 1940, com registros no Oxford English Dictionary (OED, 2017). Em 

1938, o cantor de blues Lead Belly utilizou a expressão stay woke para alertar contra 

injustiças raciais, inaugurando uma semântica de vigilância crítica diante da opressão. 

A consolidação do conceito ocorreu no contexto das lutas por direitos civis dos 

anos 1960. Nesse período, woke tornou-se sinônimo de consciência racial crítica, 

aparecendo inclusive em registros jornalísticos, como no artigo “If You’re Woke You 

Dig It”, de William Melvin Kelley, publicado no The New York Times em 1962. Ao 

mesmo tempo, pensadores pós-coloniais como Frantz Fanon (Os condenados da Terra, 

1961) e Edward Said (Orientalismo, 1978) expandiam a ideia de “despertar” para os 

sistemas de dominação cultural, política e epistêmica, conectando racismo a outras 

formas de violência estrutural. Assim, woke não apenas nomeava uma atitude 

individual, mas um processo coletivo de reconhecimento das estruturas opressoras e 

de mobilização social. 

No novo milênio, com a expansão das redes digitais, o termo ganhou novo 

alcance. Em 2013, a fundação do movimento Black Lives Matter e, em seguida, o 

assassinato de Michael Brown em Ferguson (2014), catalisaram o uso da hashtag 

#StayWoke, transformando-a em chamado global de resistência e consciência. Nesse 

momento, woke ultrapassou sua origem específica na diáspora negra para abarcar uma 

gama mais ampla de lutas, contra o sexismo, a LGBTQIA+fobia, as desigualdades 

socioeconômicas e pela justiça climática. A noção adquiriu, assim, um caráter 

interseccional e transnacional, reverberando tanto em espaços acadêmicos quanto na 

cultura popular. 

Entretanto, o mesmo processo de difusão que ampliou sua força política abriu 

espaço para sua apropriação crítica e até hostil. Desde a primeira década do novo 

milênio, woke passou a ser utilizado de forma pejorativa por setores conservadores, 

frequentemente associado à chamada “cultura de cancelamento” e apresentado como 

símbolo de um ativismo supostamente excessivo, moralista ou performativo. 

Hoje, woke oscila entre polos contraditórios: é bandeira emancipatória, rótulo 

depreciativo e estratégia mercadológica. Essa multiplicidade de sentidos não é um 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

14 

Gripp V. E. O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder 

ruído semântico, mas expressão de um embate contemporâneo mais profundo, em 

que — como sugerem Deleuze (1992) e Han (2018) — forças críticas podem tanto abrir 

linhas de fuga quanto ser recapturadas pela lógica do controle e da positividade. 

 

2. Contestação e Reconfiguração Semântica 
 

Nos últimos anos, woke tornou-se alvo de uma apropriação pejorativa, 

sobretudo por setores conservadores, que passaram a utilizá-lo como marcador de 

“excesso” de correção política e de moralismo. O termo, antes sinal de consciência 

crítica, foi ressignificado como insulto, designando práticas acusadas de censura, 

intolerância e autoritarismo cultural. Essa virada discursiva insere-se em um 

movimento maior de reação às pautas progressistas, no qual a linguagem da 

diversidade é mobilizada como símbolo de decadência ou de ameaça a valores 

tradicionais. Trata-se, portanto, de um processo de luta semântica que, como 

argumenta Foucault, revela que os discursos não apenas descrevem a realidade, mas 

constituem arenas de poder, onde se decide quem pode falar, em que termos e com 

quais efeitos (FOUCAULT, 1979). 

Esse deslocamento não apenas ecoou em setores conservadores, mas também 

gerou debates internos à esquerda sobre os limites entre ativismo emancipatório e 

normatividade moral. Aqui, a crítica baudrillardiana ao simulacro ajuda a 

compreender como a palavra woke passa a funcionar como signo vazio: circula 

intensamente, mas desconectada de suas origens históricas, operando como imagem 

invertida de si mesma — emancipação transformada em caricatura (BAUDRILLARD, 

1991). 

Pesquisas recentes (The Guardian, 2025) mostram que elementos associados ao 

woke permanecem institucionalizados em políticas de diversidade, equidade e 

inclusão, tanto em empresas quanto em universidades. Mesmo diante de um certo 

esgotamento retórico, o termo continua a influenciar práticas culturais e institucionais, 

especialmente entre as gerações mais jovens, como a Geração Z, para quem pautas de 

identidade e justiça social constituem parte central da experiência política. 

Paralelamente, assiste-se a uma reação organizada contra essa presença 

institucional. Nos Estados Unidos, decisões recentes, como a reversão das ações 

afirmativas pela Suprema Corte e o desmonte de iniciativas de diversidade 

corporativa, sinalizam o fortalecimento de uma ofensiva conservadora contra a 

chamada “cultura woke”. Nesse contexto, como lembra Deleuze (1992), as linhas de 

fuga abertas por movimentos sociais podem ser rapidamente recapturadas e 

moduladas por formas mais sutis de controle. Da mesma forma, Han (2018) indica que 

a disputa não se dá mais em termos de proibição, mas de colonização das 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

15 

Gripp V. E. O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder 

subjetividades, em que a própria linguagem emancipatória pode ser absorvida pela 

lógica da positividade neoliberal. 

Assim, o woke contemporâneo encontra-se em uma encruzilhada: de um lado, 

sua influência se mostra persistente, enraizada nas normas culturais e institucionais; 

de outro, enfrenta um contra-ataque sistemático que procura esvaziar ou ridicularizar 

sua legitimidade. O que está em jogo não é apenas a sobrevivência de uma palavra, 

mas a forma como a diferença será narrada e politicamente mobilizada nas próximas 

décadas. Se, no campo político e discursivo, woke já aparece como signo ambivalente, 

na publicidade ele se transforma em um laboratório privilegiado dessa disputa, onde 

valores sociais são testados e convertidos em mercadorias. 

 

3. Publicidade como Campo de Disputa Simbólica 
 

Vivemos hoje sob a ubiquidade das telas. A rápida evolução tecnológica tornou 

a internet e os smartphones parte integrante do cotidiano social. Independentemente 

de recortes de classe, gênero ou etnia, as redes digitais configuram-se como espaços 

centrais de circulação discursiva, de reconhecimento e de afirmação identitária. Nesse 

contexto, o conteúdo consumido, produzido e compartilhado nas plataformas digitais 

constitui um recorte privilegiado para a análise das dinâmicas subjetivas e sociais 

contemporâneas. A publicidade, em particular, deve ser compreendida não apenas 

como reflexo dessas transformações, mas como dispositivo ativo de produção de 

sentidos (FOUCAULT, 1979). 

Se a genealogia do termo woke revela uma disputa semântica e política, sua 

penetração no universo publicitário mostra com clareza como a diferença pode ser 

convertida em valor de mercado. Marcas globais, conscientes do peso cultural das 

pautas identitárias, investem em campanhas que associam seus produtos à 

diversidade, à justiça social ou ao engajamento climático. Nesse processo, a 

publicidade não se limita a representar tendências sociais: ela as reconfigura, 

capturando linguagens de resistência e reinscrevendo-as na lógica do consumo. 

Como lembra Baudrillard (1991), a publicidade opera no nível do simulacro, 

transformando a diferença em imagem estetizada e circulante, já não vinculada a uma 

origem crítica. Ao mesmo tempo, seguindo Deleuze (1992), podemos perceber como 

esse processo se articula a formas de modulação subjetiva, em que desejos e 

sensibilidades são orientados de modo flexível pela lógica mercadológica. Han (2018) 

acrescenta que essa captura se dá pela positividade: a promessa de inclusão e 

diversidade é mobilizada não como imposição, mas como incentivo, transformando a 

própria busca por emancipação em mecanismo de valorização da marca. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

16 

Gripp V. E. O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder 

A análise de três campanhas publicitárias específicas permitirá compreender 

como essa apropriação se materializa. Mais do que exemplos isolados, elas funcionam 

como laboratórios semióticos, onde o woke é reconfigurado em imagem, slogan e 

narrativa corporativa. Estes casos ajudam a revelar o paradoxo central: aquilo que 

nasce como gesto crítico contraestruturas de dominação podem ser reencenado como 

estética inclusiva a serviço da expansão de mercado. 

Assim, observar a publicidade torna-se fundamental para o debate: nela, o woke 

aparece simultaneamente como potência simbólica, capaz de mobilizar sensibilidades 

e visibilizar diferenças, e como simulacro mercadológico, domesticado pela lógica da 

marca. É nesse espaço ambíguo que se joga parte da disputa contemporânea entre 

emancipação e mercantilização da diferença. 

 

4. O Caso Bud Light 
 

O episódio envolvendo a Bud Light e a influenciadora trans Dylan Mulvaney 

tornou-se um marco simbólico da tensão entre cultura de consumo, 

representatividade e polarização ideológica. Em abril de 2023, a marca enviou a 

Mulvaney uma lata personalizada, em celebração ao aniversário de sua série 365 Days 

of Girlhood. Tratava-se de uma ação pontual de marketing de influência, sem a 

estrutura de uma campanha massiva, mas que, em um contexto de extrema 

sensibilidade cultural, desencadeou uma das maiores crises de imagem e vendas da 

história recente da indústria de bebidas nos Estados Unidos. 

O objetivo declarado da Anheuser-Busch InBev era reposicionar a Bud Light 

como uma marca capaz de dialogar com novos públicos, sobretudo a Geração Z, 

consumidores menos fiéis à cerveja tradicional e mais receptivos a pautas de 

diversidade. Ao mesmo tempo, havia a intenção de “modernizar” a imagem da Bud 

Light, afastando-a da associação histórica com o público frat boy, marcado por 

estereótipos machistas. 

Entretanto, a reação revelou a fragilidade da estratégia. Setores conservadores 

acusaram a marca de alinhar-se à chamada “ideologia woke”, interpretando a 

iniciativa como gesto político de imposição cultural. As redes sociais amplificaram o 

boicote, que rapidamente ganhou rostos emblemáticos, de celebridades country a 

slogans como Go woke, go broke. Do outro lado, organizações LGBTQ+ criticaram a 

empresa por não defender publicamente Mulvaney, interpretando o recuo como 

covardia e oportunismo. Paradoxalmente, a Bud Light perdeu simultaneamente a 

confiança de sua base tradicional e a adesão dos novos públicos que buscava 

conquistar. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

17 

Gripp V. E. O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder 

Os efeitos comerciais foram imediatos: queda de até 30% nas vendas semanais, 

perda da liderança histórica e uma redução estimada entre US$ 20 e 26 bilhões no 

valor de mercado da Anheuser-Busch InBev. Ainda que, em termos globais, o impacto 

representasse apenas cerca de 1% do volume da companhia, o símbolo da derrota foi 

desproporcional, transformando a Bud Light em exemplo paradigmático dos riscos 

de atrelar estratégias mercadológicas a pautas culturais polarizadas. 

O episódio evidencia um ponto crucial no debate sobre woke e mercado: a 

tensão entre autenticidade e cálculo estratégico. Como apontou o ex-executivo Anson 

Frericks, o fracasso decorreu da ausência de coerência narrativa, uma marca sem 

histórico consistente de apoio à diversidade adotou, de forma abrupta, uma ação 

simbólica sem sustentação. Nessa perspectiva, o gesto publicitário configurou-se 

como simulacro (BAUDRILLARD, 1991): imagem de inclusão descolada de um 

compromisso real, prontamente percebida como performance oportunista. 

Do ponto de vista crítico, o episódio Bud Light é mais do que um erro de cálculo 

empresarial. Ele ilustra as contradições próprias das sociedades de controle 

(DELEUZE, 1992), em que marcas modulam desejos e identidades, mas tornam-se 

vulneráveis quando sua narrativa não resiste ao escrutínio público. A publicidade 

funciona aqui como dispositivo (FOUCAULT, 1979), produtora de discursos de 

verdade sobre inclusão, ainda que subordinados à racionalidade mercadológica. Ao 

mesmo tempo, revela a lógica descrita por Han (2018): a apropriação da positividade 

da diversidade como instrumento de valorização da marca, mas que, ao falhar em 

sustentar essa positividade, converte-se rapidamente em negatividade reputacional. 

Nesse sentido, a polêmica não deve ser lida como episódio isolado, mas como 

sintoma das tensões de nossa era, em que cada gesto simbólico, mesmo um brinde 

promocional, pode desencadear batalhas de identidade, disputas de mercado e lutas 

pela legitimidade cultural. 

5.  O Caso Jaguar — Rebranding e a Apropriação Simbólica 
 

Em novembro de 2024, a Jaguar Land Rover anunciou um reposicionamento 

radical de sua identidade visual: o tradicional logotipo do felino em salto foi 

substituído por um minimalista “J”; slogans como Live Vivid e Copy Nothing passaram 

a orientar a comunicação. As campanhas, marcadas pela ausência dos automóveis, 

privilegiaram modelos em cenários abstratos e cores vibrantes. Tratava-se de um gesto 

deliberado de ruptura com a imagem clássica da marca, historicamente vinculada ao 

luxo britânico conservador, em direção a um futuro 100% elétrico e, supostamente, 

conectado a novos públicos jovens e progressistas. 

Esse rebranding, contudo, expôs de forma contundente os limites do uso 

instrumental da linguagem política e estética contemporânea para fins corporativos. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

18 

Gripp V. E. O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder 

Em vez de transmitir ousadia e modernidade, o novo posicionamento foi percebido 

como genérico, desconectado e até contraditório: slogans como Copy Nothing 

acompanhados por um design amplamente criticado por sua falta de originalidade. 

Internamente, parte da equipe de design manifestou insatisfação, alegando perda de 

identidade e descaracterização do legado Jaguar. Externamente, a reação foi ainda 

mais severa: consumidores fiéis sentiram-se alienados e potenciais novos clientes não 

foram conquistados. 

O impacto comercial foi imediato e devastador. Em abril de 2025, as vendas 

europeias despencaram 97,5% em relação ao mesmo período do ano anterior, uma das 

quedas mais drásticas já registradas por uma marca de luxo automotivo. A crise não 

se limitou à percepção estética: tarifas nos EUA, pressões da transição para os elétricos 

e um reposicionamento considerado “excessivamente woke” amplificaram a sensação 

de desorientação estratégica. 

Assim como no caso Bud Light, o episódio Jaguar evidencia os riscos da apropriação 

simbólica por parte das corporações. Se, para Baudrillard (1991), a lógica do simulacro 

dissolve a diferença entre signo e referente, a Jaguar encarnou esse processo ao 

transformar a promessa de “luxo progressista” em pura superfície comunicativa, sem 

densidade cultural. A estratégia, em vez de singularizar a marca, tornou-a 

intercambiável em um mercado saturado por narrativas abstratas de inovação e 

diversidade. 

Do ponto de vista deleuziano, o fracasso pode ser lido como efeito de um 

dispositivo de modulação (DELEUZE, 1992): a tentativa de ajustar identidades e 

desejos por meio de signos fluidos, porém incapazes de criar ressonância efetiva com 

o público. A Jaguar buscou “reprogramar” sua imagem através de códigos estéticos 

universais, mas acabou diluindo a consistência de seu enunciado. Foucault (1979) já 

advertia que os dispositivos produzem regimes de verdade, neste caso, a “verdade” 

da modernidade e da inclusão revelou-se frágil porque não se apoiava em práticas 

sociais nem em uma história de engajamento da marca. O mesmo signo que deveria 

produzir distinção converteu-se em vazio e desgaste. 

O caso Jaguar revela, em chave distinta, a mesma lógica observada na Bud 

Light: quando empresas tentam apropriar-se de signos políticos ou culturais, seja a 

diversidade de gênero no caso da cervejaria, seja a promessa de um “luxo 

progressista” no caso da Jaguar, correm o risco de transformar estética em simulacro. 

O termo woke, nesse sentido, não aparece apenas como alvo de boicotes conservadores, 

mas como paradigma das tensões contemporâneas: um espaço em que o discurso de 

inovação e inclusão é rapidamente capturado como ferramenta de diferenciação 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

19 

Gripp V. E. O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder 

mercadológica, ao mesmo tempo em que expõe marcas à acusação de artificialidade e 

oportunismo. 

Bud Light e Jaguar não são meros equívocos de marketing, mas sintomas de 

um dilema maior: a dificuldade das grandes corporações em lidar com a politização 

do consumo. O que deveria ser gesto de autenticidade cultural converte-se em cálculo 

estratégico, esvaziando o sentido original de engajamento social e transformando o 

woke em superfície publicitária. Nesse tabuleiro, tradição e inovação, inclusão e 

autenticidade tornam-se peças instáveis, mobilizadas por um mercado que busca 

legitimar-se ao mesmo tempo em que teme perder seus consumidores. 

O exame comparativo permite compreender que a controvérsia em torno da 

cultura woke não se limita a “erros” de comunicação, mas revela a lógica pela qual o 

capitalismo contemporâneo se apropria do discurso político para convertê-lo em 

estratégia de diferenciação. O que está em jogo não é a autenticidade de um 

compromisso ético, mas a capacidade de traduzir signos sociais em valor de mercado. 

Nesse sentido, tanto Bud Light quanto Jaguar são sintomas de um processo mais 

amplo: a mercantilização do campo identitário. O sistema econômico não distingue, 

em sua lógica fundamental, entre conservadorismo e progressismo, inclusão e 

exclusão, o que importa é a possibilidade de incorporar tais signos a narrativas 

capazes de expandir o consumo. Diversidade, ruptura com tradições ou valorização 

da representatividade não emergem, nesse contexto, como fins em si mesmos, mas 

como recursos discursivos instrumentalizados para capturar públicos fragmentados. 

Essa dinâmica insere-se em uma lógica de circulação simbólica que Baudrillard 

já descrevia: no capitalismo tardio, os objetos, e aqui, também as marcas, não valem 

tanto pelo que são, mas pelo que significam. A identidade cultural converte-se em 

signo manipulável, passível de ser anexado a slogans como Live Vivid ou a gestos como 

o envio de uma lata personalizada. O que se consome, em última instância, não é 

apenas cerveja ou automóvel, mas a promessa de pertencimento a um imaginário 

social mediado pela mercadoria. 

O paradoxo é que, ao tentar ocupar esse espaço de mediação entre política e 

mercado, as empresas expõem-se simultaneamente a duas críticas: de um lado, a 

acusação de “politização excessiva” por setores conservadores, de outro, a denúncia 

de superficialidade e oportunismo por grupos progressistas. Em ambos os casos, 

revela-se a dificuldade de sustentar uma narrativa de engajamento em um sistema 

cujo fundamento não é o compromisso político, mas a rentabilidade. 

Assim, o woke não pode ser compreendido apenas como movimento cultural 

ou ideologia em disputa, mas também como paradigma mercadológico, em que a 

política é reinscrita no código da mercadoria. O capitalismo, indiferente ao conteúdo 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

20 

Gripp V. E. O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder 

das identidades, transforma-as em signos circulantes: símbolos que podem ser 

apropriados, reciclados e mobilizados desde que revertam em lucro. A tensão 

contemporânea, portanto, não se dá entre esquerda e direita, inclusão ou exclusão, 

mas entre autenticidade e mercantilização, entre a promessa de emancipação e sua 

captura pelo mercado como mais uma estratégia de diferenciação. 

Em última instância, o woke se apresenta não apenas como ideologia cultural, 

mas como repertório mercadológico: um conjunto de signos disponíveis à 

manipulação e reciclados em slogans e narrativas, desde que revertam em valor de 

mercado. O paradoxo é que, nesse processo, a promessa de emancipação convive 

permanentemente com sua captura, revelando a instabilidade de qualquer gesto 

simbólico quando reinscrito na gramática do consumo. 

 

6.  O  Caso American Eagle: Jeans, Genes e a Disputa pelo Sentido do 

“Ser Americano” 
 

Se Bud Light e Jaguar ilustram diferentes modos de instrumentalização de 

causas sociais e os riscos de reposicionamentos identitários bruscos, o episódio da 

American Eagle talvez seja o caso mais explícito de publicidade convertida em campo 

de batalha político-cultural. O que começou como uma campanha de jeans estrelada 

por Sydney Sweeney rapidamente se transformou em uma grande briga: debates 

sobre raça, sexualidade, estética, política e até mesmo sobre o significado de ser norte-

americano foram catalisados por uma peça publicitária que, em tese, apenas vendia 

calças. 

A estratégia criativa partia de um trocadilho: jeans e genes. Nos vídeos, Sweeney 

aparece em uma versão sensualizada do chamado Canadian tuxedo, jaqueta jeans 

entreaberta, olhar provocativo, enquanto pronuncia frases que conectam corpo, 

herança genética e vestuário: “Genes are passed down from parents to offspring”; “My 

body’s composition is determined by my genes.” A mise-en-scène sexualizada, 

combinada ao discurso sobre genética, produziu uma conotação explosiva em um país 

em que, poucos meses antes, Donald Trump havia atribuído a “bad genes” o 

comportamento de imigrantes. Para muitos críticos, a mensagem não foi inocente: 

trata-se de um aceno velado a uma concepção racializada de identidade. 

Aqui se cristaliza a ambiguidade estrutural da publicidade contemporânea. De 

um lado, a leitura “inocente”: um trocadilho desajeitado, humor raso apoiado na 

fisicalidade da modelo. De outro, a leitura crítica, que percebe o gesto como 

intencional ou, no mínimo, conivente com imaginários nacionalistas e raciais, ainda 

mais em uma marca chamada American Eagle, evocando diretamente símbolos de 

identidade nacional. Nesse campo de tensões, progressistas e conservadores se 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

21 

Gripp V. E. O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder 

engajaram: uns para denunciar a campanha como “racista e irresponsável”; outros 

para ridicularizar a ideia de que “é só uma propaganda de jeans” pudesse carregar 

tanto peso político. O episódio alcançou tal grau de polarização que até a Casa Branca 

se pronunciou, transformando o slogan em pauta nacional. 

Do ponto de vista teórico, o que interessa não é decidir se a American Eagle 

quis ou não se associar a discursos racializados, mas compreender como a publicidade 

opera como superfície de inscrição da luta simbólica. A metáfora genética não foi 

recebida como neutra porque, em sociedades atravessadas por conflitos em torno da 

diferença, nenhum signo é neutro. A moda, como lembra a historiadora Emma 

McClendon (2018), é talvez a forma mais íntima de identidade, pois está colada ao 

corpo, literalizando tensões sobre pertencimento, visibilidade e diferença. 

Assim como Bud Light buscou performar “diversidade” para ampliar mercado 

e Jaguar tentou se reinventar ao custo de alienar sua herança, a American Eagle mostra 

que até mesmo um trocadilho pode se converter em arena de disputa ideológica. Não 

porque o mercado deseje assumir lados políticos, mas porque sua lógica é sempre a 

de capturar signos em circulação social e reinscrevê-los na gramática mercadológica. 

Se for preciso falar de genes, falará. Se for preciso falar de raça, falará. Se for preciso 

falar de gênero, falará. O que importa não é fidelidade a uma causa ou identidade, 

mas a conversão de tais signos em mecanismo de diferenciação, valor e, em última 

instância, lucro. 

A operação retórica é sofisticada: ao apropriar-se do signo da biologia, a 

American Eagle produz um efeito de naturalização da moda, como se o consumo 

pudesse ser justificado por algo tão incontornável quanto a herança genética. Mais do 

que vender calças, a marca vende um pertencimento inato, deslocando o discurso 

publicitário para um território que beira a essencialização identitária: não é preciso 

conquistar nada, pois já está “nos genes” do consumidor a afinidade com o produto. 

Na lógica capitalista de captura do discurso, assim como nos casos Bud Light e 

Jaguar, o gesto não é de ruptura, mas de reinvenção da gramática de mercado. A 

diferença é que, em vez de instrumentalizar diretamente marcadores sociais de 

diferença como raça, gênero ou sexualidade, a American Eagle apropria-se de um 

imaginário pseudobiológico para criar uma camada de distinção. A promessa é 

paradoxal: todos podem pertencer porque isso estaria inscrito na natureza de cada 

um, mas esse pertencimento só se atualiza plenamente no ato de consumo. 

Essa estratégia revela um ponto de inflexão central na publicidade 

contemporânea: a substituição da ênfase no esforço aspiracional (ser como o modelo 

da campanha) por uma ênfase na autenticidade naturalizada (você já é aquilo, basta 

comprar para confirmar). Trata-se de um deslocamento do eixo do desejo: o consumo 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

22 

Gripp V. E. O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder 

não mais como conquista, mas como legitimação de uma identidade. Nesse sentido, a 

campanha jeans/genes exemplifica com precisão a lógica de apropriação pela qual o 

capitalismo opera sobre discursos identitários, seja explorando causas sociais, seja 

mobilizando metáforas biológicas. 

 

7.  O Jogo de Espelhos 
 

Se Bud Light e Jaguar buscaram explorar o imaginário woke como capital 

simbólico, um investimento na diferença identitária como diferencial mercadológico, 

a American Eagle seguiu caminho inverso. A campanha jeans/genes, ao destacar corpos 

“padrão”, reforçou uma noção de autenticidade vinculada ao biológico, ao natural e 

ao imutável. O trocadilho não é apenas recurso retórico: constitui um ponto de 

inflexão, sinalizando a recusa da fluidez identitária em nome de uma “verdade 

genética” que, paradoxalmente, também é construída discursivamente como signo 

publicitário. 

Esse movimento, no entanto, não se distancia da lógica que anima Bud Light 

ou Jaguar: em todos os casos, trata-se de apropriação de discursos sociais, 

recodificados em imagens e slogans para gerar diferenciação e engajamento. Woke e 

anti-woke funcionam como polos de uma máquina binária que se reforça mutuamente, 

sustentando um jogo de contradições que, longe de enfraquecer, alimenta o próprio 

sistema capitalista. Ao enfatizar a identidade como campo de disputa, cria-se um 

mercado de narrativas em que tanto a diversidade quanto a sua recusa opera como 

mercadorias. 

Nesse sentido, American Eagle não representa ruptura, mas o outro lado da 

mesma engrenagem. Se o “woke” é absorvido como promessa de diferenciação e 

inclusão, o “anti-woke” se apresenta como retorno à tradição, autenticidade ou 

“normalidade”, igualmente mercantilizadas. A batalha simbólica entre os dois 

discursos, longe de alterar substancialmente estruturas políticas ou econômicas, se 

sustenta no plano da significação, convertendo-se em espetáculo de antagonismos. O 

capitalismo demonstra aqui sua força adaptativa: pouco importa se o signo é 

progressista ou conservador, desde que consiga converter tensões sociais em valor de 

mercado. 

Assim, entre Bud Light, Jaguar e American Eagle, observa-se que a arena 

identitária se tornou campo de disputa simbólica em que as marcas ensaiam um papel 

político que, na prática, se esvazia em slogans. A retórica do “woke” e a do “anti-

woke” se apresentam como forças contrárias, mas de fato se alimentam de uma mesma 

lógica: a mercantilização da identidade como signo, o consumo como espaço de 

dramatização das tensões sociais e a publicidade como palco privilegiado de uma 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

23 

Gripp V. E. O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder 

política de simulacro. Estes exemplos mostram que a disputa em torno do termo woke 

não se restringe a estratégias de marketing ou a embates entre progressistas e 

conservadores. Mais profundamente, revelam como a política da identidade é 

capturada e reinscrita em uma lógica de poder e visibilidade. 

Michel Foucault (1978) nos ajuda a compreender que, no capitalismo 

contemporâneo, o poder não se exerce apenas pela repressão, mas também pela 

produção de subjetividades. O que está em jogo nos três casos é justamente essa 

produção: identidades raciais, de gênero ou nacionais são deslocadas do campo da 

luta social para o da gestão mercadológica. A lata personalizada da Bud Light, o 

rebranding da Jaguar e o trocadilho da American Eagle não são gestos neutros: 

constituem modos de governar condutas, orientar desejos e normatizar estilos de vida 

sob a lógica da mercadoria. O poder moderno não apenas reprime, fabrica modos de 

vida. Nesse sentido, a apropriação corporativa do woke é um exercício de biopolítica: 

corpos, diferenças e identidades tornam-se governáveis não apenas por normas 

jurídicas ou disciplinares, mas por narrativas publicitárias que organizam desejos e 

afetos. 

Se Foucault expõe o processo de normatização, Gilles Deleuze (1992) mostra 

como esse poder se torna ainda mais difuso nas sociedades de controle. O consumidor 

não é obrigado a adotar uma identidade, mas é continuamente convidado a modulá-

la: ser “inclusivo”, ser “progressista”, ser “tradicional”. Cada escolha de produto se 

converte em atualização performática de posição em um mercado que transforma 

identidade em fluxo. Nesse sentido, Bud Light e Jaguar não fracassaram por “politizar 

demais” o consumo, mas por não conseguirem sustentar a modulação desejada, 

rompendo a coerência narrativa necessária para manter a adesão de seus públicos. 

Deleuze (1992), ao propor a passagem da disciplina ao controle, descreve um mundo 

em que as condutas são moduladas incessantemente. O woke como estratégia de 

mercado exemplifica esse processo: não se trata de impor identidades, mas de oferecer 

fluxos de identificação, inclusivos ou anti-inclusivos, capazes de capturar públicos 

específicos. 

Nesse viés, é pertinente a posição de Byung-Chul Han (2018): na sociedade da 

transparência, a diferença só existe se for visível. O marketing opera precisamente 

nessa lógica da visibilidade total. A campanha da American Eagle evidencia isso: 

corpos e genes são expostos como superfície estética, como espetáculo da diversidade 

ou da “autenticidade natural”. O problema não está em mostrar, mas em reduzir a 

diferença ao regime da exibição, esvaziando seu potencial político e reinscrevendo-a 

no circuito mercadológico. A diversidade, nesse regime, converte-se em espetáculo: 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

24 

Gripp V. E. O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder 

hashtags, campanhas e slogans transformam corpos e narrativas em superfícies de 

visibilidade, neutralizando sua dimensão emancipatória. 

Vistos por esse prisma, Bud Light, Jaguar e American Eagle não são apenas 

exemplos de estratégias de mercado ou polêmicas culturais, mas sintomas de uma 

dinâmica mais ampla: a captura da subjetividade pelo capital. O woke, enquanto 

discurso de emancipação, torna-se recurso de gestão simbólica; e, enquanto promessa 

de diferença, converte-se em superfície publicitária. O que se consome, nesses casos, 

não é cerveja, carro ou jeans, mas uma forma de vida estetizada, filtrada e modulada 

pelo mercado. 

 

8. Conclusão 
 

A trajetória do termo woke, desde sua origem na luta contra injustiças raciais 

até sua apropriação mercadológica, evidencia como discursos emancipatórios podem 

ser capturados, reconfigurados e transformados em recursos de diferenciação no 

capitalismo contemporâneo. Os casos Bud Light, Jaguar e American Eagle não 

revelam apenas equívocos estratégicos ou “excessos de politização”, mas expõem a 

lógica estrutural de um sistema que converte identidades em mercadorias e diferenças 

em superfícies de consumo. 

À luz de Foucault, Deleuze e Han, observa-se que o woke, ao ingressar no 

mercado, deixa de ser apenas consciência crítica para integrar um dispositivo de 

poder: governa condutas, modula subjetividades, exige visibilidade constante e, no 

limite, circula como simulacro esvaziado de substância política. A luta por 

reconhecimento se converte em economia de signos, em que tanto o “progressismo 

inclusivo” quanto a retórica “anti-woke” operam como polos complementares de uma 

mesma engrenagem de captura simbólica. 

O impasse central, portanto, não reside simplesmente em estar “a favor” ou 

“contra” o woke, mas em compreender como a política da identidade se transforma em 

espetáculo de mercado. Nesse cenário, a emancipação prometida corre o risco de ser 

continuamente reterritorializada pela lógica da mercadoria, enquanto o consumo 

passa a ocupar o lugar da política como principal arena de disputa. 

Se o woke nasceu como gesto de despertar, sua metamorfose contemporânea 

nos obriga a perguntar: despertamos para quê? Para a consciência das injustiças ou 

para a sofisticação com que o capital as absorve? A resposta a essa questão é decisiva, 

pois dela depende nossa capacidade de distinguir entre emancipação autêntica e sua 

captura pela mercadoria, entre a diferença como potência política e a diferença como 

simulacro mercadológico. 

 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

25 

Gripp V. E. O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

BAUDRILLARD, J. Simulacros e simulação. Lisboa: Relógio D’Água, 1991 [1981]. 

DELEUZE, G. Diferença e repetição. Rio de Janeiro: Graal, 1988 [1968]. 

DELEUZE, G. Post-scriptum sobre as sociedades de controle. In: DELEUZE, G. 

Conversações (1972-1990). Rio de Janeiro: Editora 34, 1992. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

26 

Gripp V. E. O Campo de Batalha Simbólico do Woke: Mídia, Publicidade e Poder 

FANON, F. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1968 [1961]. 

FOUCAULT, M. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Graal, 1979. 

FOUCAULT, M. História da sexualidade. v. 1: A vontade de saber. Rio de Janeiro: 

Graal, 1978. 

FOUCAULT, M. Segurança, território, população. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

2004. 

HAN, B.-C. A sociedade da transparência. Lisboa: Relógio d’Água, 2018. 

HAN, B.-C. Psicopolítica: o neoliberalismo e as novas técnicas de poder. Belo Horizonte: 

Âyiné, 2018. 

KELLEY, W. M. If you’re woke you dig it. The New York Times, Nova York, 20 de 

maio 1962. 

McCLENDON, E. The body: fashion and physique. New York: The Museum at FIT, 

2017. Disponível em: https://www.fitnyc.edu/museum/exhibitions/the-body-fashion-

physique.php. Acesso em: 29 ago. 2025. 

OXFORD ENGLISH DICTIONARY. Woke. Oxford: Oxford University Press, 2017. 

Disponível em: https://www.oed.com/. Acesso em: 29 ago. 2025. 

SAID, E. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2007 [1978]. 

THE GUARDIAN. Survey on perceptions of woke culture. Londres: Guardian Research, 

2025. 

https://www.fitnyc.edu/museum/exhibitions/the-body-fashion-physique.php
https://www.fitnyc.edu/museum/exhibitions/the-body-fashion-physique.php
https://www.oed.com/


 
 

 
https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal 

 

Habermas e o Contexto Brasileiro: Tradução Teórica 

e Desafio Prático 
 

Marco Bettine 

Universidade São Paulo – USP 

 https://orcid.org/0000-0003-0632-2943 

 http://lattes.cnpq.br/7182630037303885 

     marcobettine@usp.br 
 

Resumo 
 

O artigo propõe uma leitura situada da teoria habermasiana, reinterpretando 

a racionalidade comunicativa a partir das condições históricas, sociais e políticas 

do Brasil e do Sul global. Parte-se da premissa de que “pensar Habermas desde 

o Sul” não implica uma simples transposição terminológica de categorias 

produzidas no centro da modernidade, mas uma travessia epistemológica que 

submete tais categorias ao teste crítico de experiências históricas marcadas por 

desigualdades estruturais, exclusões persistentes e déficits de legitimação 

democrática. Nesse sentido, o artigo sustenta que as premissas da teoria do agir 

comunicativo, da esfera pública e da democracia deliberativa não devem ser 

compreendidas como descrições empíricas de sociedades já amplamente 

igualitárias, mas como reconstruções normativas pragmático-formais cuja 

realização é sempre histórica, contingente e disputada. O texto desenvolve essa 

hipótese a partir de três eixos principais. Em primeiro lugar, explicita o 

significado do método reconstrutivo em Habermas, distinguindo-o tanto da 

fundamentação transcendental clássica quanto da descrição sociológica empírica, 

e enfatizando seu caráter intermediário, voltado à explicitação de pressupostos 

normativos imanentes às práticas comunicativas. Em segundo lugar, analisa a 

distinção entre mundo da vida e sistemas, destacando o papel da solidariedade 

como forma de integração social linguistificada e examinando as patologias 

associadas à colonização do mundo da vida em contextos de modernização 

periférica, como o brasileiro. Em terceiro lugar, o artigo articula a teoria 

habermasiana com debates contemporâneos sobre redistribuição e 

reconhecimento, bem como com contribuições do pensamento crítico latino-

americano, em especial aquelas que problematizam as condições históricas de 

inclusão, participação e reconhecimento no Sul global. Ao longo da análise, 

argumenta-se que a modernidade brasileira deve ser compreendida como projeto 

https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal
https://orcid.org/0000-0003-0632-2943
http://lattes.cnpq.br/7182630037303885


Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

28 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

normativo inacabado, marcado por um descompasso estrutural entre 

modernização institucional e racionalização comunicativa. Nessa chave, a 

racionalidade comunicativa emerge não como descrição de uma realidade já 

consolidada, mas como critério crítico para diagnosticar os limites da democracia 

e orientar processos de reconstrução da esfera pública, do direito e da soberania 

popular. O artigo conclui que a leitura situada de Habermas não enfraquece seu 

universalismo normativo, mas o radicaliza, ao evidenciar que sua validade 

depende de processos históricos concretos de ampliação da inclusão e da 

participação democrática. 
 

Palavras-chave: Habermas; racionalidade comunicativa; reconhecimento; 

epistemologias do Sul; esfera pública; Brasil. 
 

Abstract 
 

The article offers a situated reading of Habermas’s theory by reinterpreting 

communicative rationality in light of Brazil’s historical, social, and political 

conditions and, more broadly, those of the Global South. It starts from the 

assumption that “thinking Habermas from the South” does not involve a merely 

terminological translation of categories developed at the center of modernity, but 

rather an epistemological crossing that critically tests these categories against 

historical experiences marked by structural inequalities, persistent exclusions, 

and deficits of democratic legitimacy. From this perspective, the premises of the 

theory of communicative action, the public sphere, and deliberative democracy 

are not understood as empirical descriptions of already egalitarian societies, but 

as pragmatic-formal normative reconstructions whose realization is always 

historical, contingent, and contested. The article develops this argument along 

three main axes. First, it clarifies the meaning of the reconstructive method in 

Habermas, distinguishing it both from classical transcendental foundations and 

from empirical sociological description, while emphasizing its intermediate 

status as a critical procedure aimed at making explicit the normative 

presuppositions immanent to communicative practices. Second, it examines the 

distinction between lifeworld and systems, highlighting solidarity as a 

linguistically mediated form of social integration and analyzing the pathologies 

associated with the colonization of the lifeworld in contexts of peripheral 

modernization such as Brazil. Third, the article situates Habermas’s theory 

within contemporary debates on redistribution and recognition, as well as in 

dialogue with Latin American critical thought, particularly approaches that 

problematize the historical conditions of inclusion, participation, and recognition 

in the Global South. Throughout the analysis, the article argues that Brazilian 

modernity should be understood as an unfinished normative project, 

characterized by a structural mismatch between institutional modernization and 

communicative rationalization. In this framework, communicative rationality 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

29 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

does not function as a description of an already consolidated reality, but as a 

critical standard for diagnosing the limits of democracy and for orienting 

processes of reconstruction of the public sphere, law, and popular sovereignty. 

The article concludes that a situated reading of Habermas does not weaken his 

normative universalism but rather radicalizes it by showing that its validity 

depends on concrete historical processes of expanding democratic inclusion and 

participation. 
 

Keywords: Habermas; communicative rationality; recognition; epistemologies of 

the South; public sphere; Brazil. 
 

Introdução 
 

Pensar Jürgen Habermas a partir do Brasil é empreender uma travessia 

simultaneamente filosófica e política. Não se trata de uma mera tradução 

terminológica de categorias produzidas no contexto europeu, mas de uma 

transposição epistemológica que submete a teoria à prova de uma formação 

social marcada por desigualdades estruturais, heranças coloniais persistentes e 

déficits históricos de legitimação democrática. Nesse sentido, “pensar Habermas 

desde o Sul Global” implica deslocar o eixo da modernidade normativa para 

contextos em que as promessas emancipatórias da razão convivem com 

experiências reiteradas de exclusão, silenciamento e assimetria comunicativa. 

O objetivo central deste artigo é propor uma leitura situada da teoria 

habermasiana, em especial da Teoria do Agir Comunicativo, à luz das condições 

históricas, sociais e políticas do Brasil. Sustenta-se que, em sociedades periféricas, 

a racionalidade comunicativa não pode ser compreendida apenas como ideal 

regulador abstrato, mas deve ser reconstruída como prática crítica orientada ao 

reconhecimento, à escuta e à resistência discursiva frente às patologias da 

dominação sistêmica. Trata-se, portanto, de uma reconstrução teórica no sentido 

próprio atribuído por Habermas ao método reconstrutivo: não uma descrição 

empírica da realidade social, nem uma dedução normativa transcendental, mas 

a explicitação das competências e pressupostos normativos imanentes às práticas 

sociais de comunicação, tal como elas se manifestam em contextos históricos 

determinados. 

Em Jürgen Habermas, o conceito de reconstrução designa um 

procedimento metodológico específico que se distingue tanto da descrição 

empírica quanto da fundamentação transcendental clássica. Reconstruir significa 

explicitar, de forma reflexiva e crítica, os pressupostos normativos e as 

competências pragmáticas que já operam implicitamente nas práticas sociais, 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

30 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

linguísticas e institucionais dos sujeitos. Em Para a reconstrução do materialismo 

histórico, Habermas define a reconstrução como um método que busca identificar 

“estruturas de racionalidade” imanentes aos processos históricos de 

aprendizagem social, sem reduzi-los a leis causais nem os elevar a princípios a-

históricos. Já nos prefácios e introduções da Teoria do Agir Comunicativo, esse 

método é aprofundado como reconstrução pragmático-formal: trata-se de tornar 

explícitas as condições de possibilidade do entendimento linguístico, isto é, as 

pretensões de validade, as regras implícitas da argumentação e as formas de 

coordenação da ação orientadas ao consenso. A reconstrução, portanto, não 

prescreve normas externas à vida social, nem descreve simplesmente o que 

ocorre de fato; ela opera num nível intermediário, esclarecendo os potenciais 

normativos inscritos nas práticas comunicativas reais, sempre de modo histórico, 

falível e aberto à revisão. Nesse sentido, o método reconstrutivo é central para a 

crítica social habermasiana, pois permite articular normatividade e empiria sem 

recorrer nem ao positivismo sociológico nem ao fundacionalismo filosófico. 

A abordagem adotada é de natureza teórico-interpretativa, ancorada na 

análise conceitual das obras centrais de Habermas, sobretudo Teoria do Agir 

Comunicativo, Mudança Estrutural da Esfera Pública e Direito e Democracia: entre 

facticidade e validade, em diálogo crítico com intérpretes e continuadores da teoria 

crítica contemporânea. Parte-se do reconhecimento de que a teoria habermasiana 

não ignora a historicidade nem as assimetrias sociais que atravessam os 

processos comunicativos; ao contrário, ela formula suas pretensões normativas 

como condições pragmático-formais do discurso, cuja realização é sempre 

histórica, contingente e sujeita a processos de aprendizagem social. É 

precisamente essa tensão entre universalidade normativa e concretização 

histórica que se torna particularmente visível quando a teoria é lida a partir de 

contextos periféricos. 

Nesse quadro, o Brasil surge como um laboratório privilegiado para testar 

os limites e as possibilidades da racionalidade comunicativa. A modernização 

brasileira combinou institucionalização formal do Estado e do mercado com 

fragilidade persistente da esfera pública inclusiva, produzindo um cenário em 

que a linguagem é, ao mesmo tempo, meio de entendimento e arena de disputa 

simbólica. A comunicação pública é atravessada por desigualdades raciais, de 

classe e de gênero que deformam as condições de reciprocidade exigidas pelo 

discurso, fazendo com que o reconhecimento se converta em luta cotidiana e a 

deliberação democrática assuma frequentemente um caráter contra-hegemônico. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

31 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

O artigo está organizado da seguinte forma. Na primeira seção, examina-

se o conceito de racionalidade comunicativa e suas condições de possibilidade 

em contextos marcados por desigualdade estrutural, discutindo os limites da 

simetria discursiva pressuposta pela teoria. Em seguida, analisa-se a distinção 

entre mundo da vida e sistemas, com atenção especial às formas precoces de 

colonização do mundo da vida na modernidade brasileira. A terceira seção 

aborda a esfera pública a partir da tensão entre reconhecimento e exclusão, 

articulando a contribuição habermasiana com críticas e ampliações propostas por 

autores como Nancy Fraser (2003) e Axel Honneth (2009). Por fim, discute-se o 

diálogo entre a teoria do discurso e as epistemologias do Sul, em especial a ética 

da libertação e a ecologia de saberes, examinando em que medida essas 

perspectivas reconfiguram, sem negar, o universalismo normativo da teoria 

habermasiana. 

Ao propor essa leitura situada, o artigo não pretende opor Habermas ao 

Sul global, nem sugerir a insuficiência pura e simples de sua teoria, mas 

reconstruí-la criticamente a partir de experiências históricas nas quais a razão 

comunicativa emerge menos como dado institucional e mais como prática de 

resistência, reconhecimento e esperança democrática. É nesse movimento de 

tradução crítica, entre norma e vida, entre universalidade e diferença, que se 

delineia a contribuição deste trabalho. 

 

1. A Razão Comunicativa em Terras Desiguais 
 

A reconstrução habermasiana da racionalidade moderna, desenvolvida 

sobretudo na Teoria do Agir Comunicativo, representa uma inflexão decisiva no 

pensamento social contemporâneo ao deslocar o fundamento da normatividade 

da consciência individual para a intersubjetividade linguística. Contra a redução 

da razão à racionalidade instrumental, orientada à eficácia e ao controle, 

Habermas propõe uma concepção de racionalidade comunicativa ancorada na 

linguagem e orientada ao entendimento (Verständigung). Nessa perspectiva, as 

normas e pretensões de validade não derivam de princípios transcendentes, mas 

das condições pragmático-formais do uso da linguagem, isto é, da possibilidade 

de os participantes justificarem reciprocamente suas afirmações sob pressupostos 

de simetria, reciprocidade e ausência de coerção. Como formula o próprio autor: 

“o telos do entendimento está inscrito na própria estrutura da linguagem” 

(HABERMAS, 2012a, p. 385). 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

32 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

Essa concepção, entretanto, não deve ser compreendida como descrição 

empírica de sociedades já plenamente racionalizadas do ponto de vista 

comunicativo. Habermas jamais pressupôs que as condições do discurso 

estivessem plenamente realizadas, nem mesmo nos contextos centrais da 

modernidade europeia. Ao contrário, as pretensões de validade operam como 

critérios normativos cuja realização depende de processos históricos de 

aprendizagem social. A passagem do transcendental ao pragmático-formal, 

movimento amplamente discutido pelo próprio Habermas em textos posteriores, 

indica precisamente que a racionalidade comunicativa se constitui como 

horizonte regulador imanente às práticas sociais, e não como estado de coisas 

dado. 

É nesse ponto que a leitura situada desde contextos periféricos se torna 

conceitualmente produtiva. Quando a teoria atravessa o Atlântico e é confrontada 

com formações sociais marcadas por desigualdades estruturais persistentes, 

como a brasileira, o ideal do entendimento revela com maior nitidez sua 

dimensão crítica. O Brasil não é simplesmente um espaço onde a racionalidade 

comunicativa “falhou”, mas um contexto no qual suas condições de possibilidade 

são permanentemente tensionadas por assimetrias de poder racializadas, 

classistas e de gênero. Aqui, a linguagem não opera apenas como meio de 

entendimento, mas também como campo de disputa simbólica, no qual a 

validade do discurso é frequentemente definida por hierarquias sociais e não pela 

força do melhor argumento. 

Nesse sentido, a questão não é saber se “fomos modernos” ou não, mas 

compreender como a modernização brasileira produziu formas específicas de 

racionalização dissociadas da inclusão comunicativa. A institucionalização do 

Estado e do mercado ocorreu sem a consolidação correspondente de uma esfera 

pública amplamente inclusiva, o que resultou em um déficit estrutural de 

reciprocidade discursiva. Como observa Marcos Nobre (2004, p. 19), a teoria 

habermasiana oferece uma utopia normativa poderosa, mas encontra, em 

contextos periféricos, uma realidade comunicativa atravessada por hierarquias 

sociais que distorcem o reconhecimento recíproco dos participantes do discurso. 

A observação é pertinente e permite esclarecer um ponto metodológico central 

da teoria habermasiana. Desde o diagnóstico do esgotamento das energias 

utópicas, formulado por Habermas em A Nova Obscuridade, o autor reconhece 

explicitamente os limites históricos da modernidade capitalista e das promessas 

emancipatórias associadas ao progresso social, afastando-se de qualquer 

pressuposto ingênuo de realização plena das condições normativas do discurso. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

33 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

As premissas da Teoria do Agir Comunicativo, da esfera pública e da democracia 

deliberativa nunca foram apresentadas como descrições empíricas de sociedades 

efetivamente igualitárias, mas como reconstruções normativas imanentes a 

práticas sociais historicamente situadas. É nesse sentido que a disputa em torno 

do estatuto “transcendental” ou “pragmático” da teoria deve ser compreendida 

à luz do movimento interno da obra habermasiana, especialmente aquele 

desenvolvido em Para a reconstrução do materialismo histórico e aprofundado nos 

prefácios e introduções da Teoria do Agir Comunicativo, nos quais Habermas 

explicita a passagem de um modelo transcendental forte para uma abordagem 

pragmático-formal. Nesse quadro, as condições do discurso não são concebidas 

como pressupostos já realizados, seja no Norte, seja no Sul global, mas como 

critérios normativos cuja validade depende de processos históricos de 

aproximação, aprendizagem e institucionalização sempre desiguais. Longe de 

ignorar as assimetrias estruturais das sociedades periféricas, Habermas parte do 

reconhecimento de que desigualdades sociais, econômicas e culturais afetam 

diretamente a simetria comunicativa, razão pela qual o ideal do consenso deve 

ser entendido como horizonte regulador crítico, e não como dado empírico. Essa 

interpretação é reiterada em entrevistas e textos tardios do autor e retomada de 

modo particularmente claro em Uma nova mudança estrutural da esfera pública, 

onde Habermas reconhece que as transformações contemporâneas da esfera 

pública, marcadas por desigualdade, midiatização e fragmentação, intensificam 

o hiato entre validade normativa e realização histórica. Assim, a teoria do 

discurso não pressupõe sociedades já amplamente inclusivas, mas fornece 

instrumentos críticos para analisar precisamente por que e como tais condições 

permanecem historicamente incompletas, tanto no centro quanto na periferia do 

capitalismo.  

A teoria do agir comunicativo pressupõe que os atores possam, ao menos 

em princípio, participar de processos de argumentação sob condições simétricas 

de poder e competência. Todavia, em sociedades estruturalmente desiguais, 

essas condições são sistematicamente fragilizadas. Como destaca Luiz Repa 

(2011, p. 53), a argumentação racional é mediada por barreiras materiais e 

simbólicas que afetam quem pode falar, quem é ouvido e quais vozes são 

reconhecidas como portadoras de validade. No Brasil, essa distorção manifesta-

se em múltiplos níveis: na desigualdade de acesso à educação e à linguagem 

pública legítima; na concentração dos meios de comunicação; na exclusão digital; 

e na persistência de formas de desqualificação simbólica que afetam grupos 

racializados e subalternizados. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

34 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

É precisamente por isso que a afirmação habermasiana segundo a qual “a 

racionalidade comunicativa só se realiza quando o poder é suspenso e 

substituído pela força do melhor argumento” (HABERMAS, 2012a, p. 115) 

adquire, no contexto brasileiro, uma densidade política particular. A suspensão 

do poder não pode ser entendida aqui como pressuposto já dado, mas como 

tarefa prática e histórica. O agir comunicativo emerge menos como dado 

institucional estabilizado e mais como prática contra-hegemônica, na qual falar e 

escutar tornam-se gestos de resistência à naturalização da desigualdade. 

Nessa chave interpretativa, a racionalidade comunicativa não se reduz a 

procedimento cognitivo, mas assume uma dimensão ética e política. A 

comunicação pública converte-se em espaço de luta por reconhecimento, no qual 

a validade do discurso depende da reconfiguração das condições sociais que 

tornam possível a participação efetiva dos sujeitos. Como observa José Maurício 

Domingues (2002, p. 74), a modernidade periférica brasileira constitui um terreno 

no qual o agir comunicativo só pode emergir como prática crítica, e não como 

reflexo automático de instituições democráticas consolidadas. 

Essa leitura não implica negar o universalismo normativo da teoria 

habermasiana, mas situá-lo historicamente. As pretensões de validade 

permanecem universais em sua forma, porém sua realização é sempre 

contingente e desigual. A racionalidade comunicativa, quando lida desde o 

Brasil, revela-se como projeto inacabado de democratização da linguagem, no 

qual a integração social depende da capacidade de transformar relações de poder 

em relações discursivas. Em contextos marcados por exclusão estrutural, essa 

transformação não é garantida: ela precisa ser conquistada por meio de práticas 

comunicativas que desafiem o silêncio social e reinstalem o outro como 

interlocutor legítimo. 

A razão comunicativa em terras desiguais, portanto, não é um luxo teórico, 

mas uma exigência histórica. Ela expressa a busca por uma forma de 

racionalidade pública capaz de incluir os excluídos e de reconstruir a confiança 

intersubjetiva em meio a crises recorrentes de legitimidade. No Brasil, esse ideal 

não se realiza como consenso estabilizado, mas como processo conflitivo de 

aprendizagem democrática, no qual a linguagem permanece o principal recurso 

para resistir à colonização sistêmica e para reinscrever a promessa emancipatória 

da modernidade no terreno concreto da vida social. 

No contexto brasileiro, vale recuperar o diálogo em que Habermas, 

entrevistado por Bárbara Freitag (1989) na Revista Tempo Brasileiro, recusa a 

imagem do filósofo como “figura-chave” portadora de soluções e reafirma, em 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

35 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

contrapartida, uma função pública mais sóbria: a filosofia como intérprete do 

mundo vivido e como prática intelectual que participa do esclarecimento cultural 

em cooperação com as ciências sociais. Essa autolimitação, longe de esvaziar o 

projeto crítico, desloca o núcleo normativo para o plano reflexivo-metódico: não 

se trata de oferecer “receitas” substantivas de vida boa, mas de reconstruir 

condições e procedimentos pelos quais conflitos e pretensões de validade possam 

ser tematizados e criticados. Lida desde uma sociedade marcada por 

desigualdades persistentes, essa posição ilumina o problema central da tradução 

teórica: a teoria não “viaja” intacta, pois depende das mediações histórico-sociais 

que tornam a linguagem simultaneamente meio de entendimento e arena de 

disputa por reconhecimento. 

 

2. O Mundo da Vida e as Patologias Tropicais da Modernidade 
 

 Habermas define o mundo da vida como o horizonte simbólico pré-

reflexivo que sustenta as interações cotidianas orientadas ao entendimento. Em 

formulação clássica, afirma: “Entendo por mundo da vida o horizonte de fundo, 

sempre já pressuposto, no interior do qual os participantes da comunicação se 

movem, interpretam situações, compreendem-se mutuamente e coordenam suas 

ações.” (HABERMAS, 2012, p. 231). Em outra passagem decisiva, Habermas 

explicita sua estrutura tripartida: “O mundo da vida é composto por cultura, 

sociedade e personalidade, isto é, por reservas de saber cultural, por ordens 

legítimas e por competências de ação e identidade pessoal.” (HABERMAS, 2012, 

p. 209). Essas três dimensões correspondem, respectivamente, à reprodução 

cultural, à integração social e à socialização dos sujeitos. 

Os sistemas designam esferas funcionalmente diferenciadas da sociedade 

moderna, cuja coordenação da ação não ocorre por meio do entendimento 

linguístico, mas por meios de controle não linguísticos. Habermas formula de 

modo direto: “Chamo de sistemas aquelas áreas da sociedade em que a 

coordenação da ação é desacoplada do entendimento linguístico e passa a ser 

assegurada por meios generalizados de comunicação, como o dinheiro e o 

poder.” (HABERMAS, 2012, p. 168). E complementa, explicitando a distinção 

estrutural em relação ao mundo da vida: “Enquanto o mundo da vida se 

reproduz por meio da ação comunicativa, os sistemas se reproduzem segundo 

imperativos funcionais, orientados à eficiência e à estabilização de processos.” 

(HABERMAS, 2012, p. 173). 

A distinção entre mundo da vida (Lebenswelt) e sistemas constitui um dos 

eixos estruturantes da teoria social de Jürgen Habermas. O mundo da vida 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

36 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

designa o horizonte de fundo das práticas comunicativas cotidianas: o conjunto 

de saberes culturais compartilhados, normas socialmente reconhecidas e 

identidades pessoais que possibilitam a coordenação da ação por meio do 

entendimento linguístico. Trata-se do espaço da integração social mediada pela 

linguagem, no qual a solidariedade se constitui a partir do reconhecimento 

intersubjetivo. Os sistemas, por sua vez, referem-se às esferas funcionalmente 

diferenciadas da economia e da administração estatal, cuja coordenação da ação 

ocorre por meios não linguísticos, respectivamente, o dinheiro e o poder, 

orientados à eficiência e à reprodução material da sociedade. 

Em Jürgen Habermas, a solidariedade deve ser compreendida como uma 

forma específica de integração social, distinta tanto da coordenação sistêmica 

pelo mercado quanto da regulação administrativa pela burocracia. Integração 

social, no sentido habermasiano, designa o modo pelo qual os indivíduos 

coordenam consciente e autonomamente sua cooperação para a ação social, 

orientando-se por normas que podem ser aceitas, contestadas e justificadas 

reciprocamente. Essa coordenação ocorre por meios linguistificados, isto é, por 

processos de entendimento mediados pela linguagem, nos quais os participantes 

reconhecem uns aos outros como interlocutores válidos e capazes de responder 

por suas ações. A solidariedade emerge precisamente desse tipo de coordenação 

comunicativa: ela não é um sentimento moral difuso nem uma disposição 

altruísta subjetiva, mas o resultado estrutural de práticas sociais nas quais a ação 

é orientada por expectativas normativas compartilhadas e por vínculos de 

reconhecimento intersubjetivo. Em contraste, o mercado integra a ação social por 

meio do dinheiro, um meio não linguístico que coordena comportamentos de 

forma funcional e estratégica, enquanto a burocracia estatal o faz por meio do 

poder administrativo, isto é, da capacidade institucionalizada de impor decisões 

juridicamente vinculantes. Como Habermas esclarece em Direito e Democracia: 

entre facticidade e validade, esse poder administrativo deve ser rigorosamente 

distinguido do poder social ou comunicativo, que se forma na esfera pública a 

partir de processos discursivos de formação da opinião e da vontade. A 

solidariedade, portanto, ocupa um lugar normativo próprio na arquitetura da 

sociedade moderna: ela é o princípio de integração do mundo da vida, sem o qual 

nem o mercado nem o Estado podem adquirir legitimidade duradoura, pois 

apenas a coordenação comunicativa da ação pode sustentar a aceitação reflexiva 

das normas que regem a cooperação social.  

A tese da cooriginalidade entre soberania popular e autonomia privada 

ocupa um lugar central na teoria democrática de Jürgen Habermas e é formulada 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

37 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

de modo sistemático no ensaio Habermas entre Rousseau e Kant (1992), 

posteriormente integrado a Direito e Democracia: entre facticidade e validade. Contra 

a oposição clássica entre liberalismo e republicanismo, Habermas sustenta que 

os direitos individuais (autonomia privada) e a capacidade coletiva de 

autolegislação democrática (soberania popular) não são princípios concorrentes 

nem hierarquizáveis, mas se pressupõem mutuamente. A autonomia privada, 

isto é, o conjunto de direitos subjetivos que garantem liberdade individual, 

igualdade jurídica e proteção contra coerções, só pode ser legitimamente 

assegurada se os próprios cidadãos forem autores das leis às quais se submetem. 

Inversamente, a soberania popular só pode ser exercida de modo não arbitrário 

se os participantes do processo democrático dispuserem previamente de direitos 

que lhes garantam liberdade de expressão, associação, participação e contestação. 

Direitos humanos e democracia, portanto, não se fundam em fontes normativas 

distintas (moral versus política), mas emergem conjuntamente de um mesmo 

processo discursivo de formação da vontade coletiva. Essa cooriginalidade 

rompe tanto com a primazia liberal dos direitos pré-políticos quanto com a 

primazia republicana da vontade geral, propondo uma concepção procedimental 

de legitimidade em que o direito se legitima quando pode ser entendido 

simultaneamente como garantia da liberdade individual e como expressão da 

autodeterminação democrática dos cidadãos. 

A distinção entre mundo da vida e sistemas permite compreender com 

precisão o núcleo crítico da teoria habermasiana da modernidade. Enquanto o 

mundo da vida se reproduz por meio do agir comunicativo, sustentando a 

integração social a partir de normas, valores e significados compartilhados, os 

sistemas econômico e administrativo operam segundo lógicas funcionais 

orientadas à eficiência, estabilizadas por meios não linguísticos como o dinheiro 

e o poder. Essa diferenciação não é, em si mesma, patológica; ao contrário, 

constitui um ganho evolutivo das sociedades modernas, ao possibilitar maior 

complexidade e capacidade de coordenação social. A patologia emerge quando 

ocorre a colonização do mundo da vida, isto é, quando mecanismos sistêmicos 

extrapolam suas esferas próprias e passam a substituir processos comunicativos 

de entendimento por formas instrumentais de coordenação da ação. Nesse 

processo, relações sociais antes mediadas pela linguagem são reconfiguradas 

segundo imperativos funcionais, enfraquecendo a solidariedade social, a 

legitimidade normativa e a capacidade dos sujeitos de participar reflexivamente 

da formação da vontade coletiva. A crítica da colonização, portanto, não se dirige 

à existência dos sistemas, mas à sua expansão desregulada sobre esferas da vida 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

38 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

social que dependem, para sua reprodução, do reconhecimento intersubjetivo e 

da racionalidade comunicativa. 

Habermas insiste que essa diferenciação não é, em si mesma, patológica. 

Ao contrário, ela é um resultado histórico dos processos de racionalização da 

modernidade, que permitiram o aumento da complexidade social e a autonomia 

relativa das esferas sociais. A patologia surge quando ocorre a colonização do 

mundo da vida, isto é, quando mecanismos sistêmicos passam a substituir 

formas comunicativas de integração social. Como define o autor, “a colonização 

do mundo da vida ocorre quando os mecanismos de coordenação sistêmica 

substituem as formas de integração comunicativa” (HABERMAS, 2012b, p. 348). 

Nesse caso, relações orientadas ao entendimento são progressivamente 

reconfiguradas segundo lógicas instrumentais, comprometendo a reprodução 

simbólica da sociedade. 

No contexto brasileiro, esse diagnóstico assume contornos específicos. A 

modernidade no Brasil não se constituiu como processo gradual de 

racionalização comunicativa articulado à formação de uma esfera pública 

inclusiva, mas como modernização institucional descontínua, marcada pela 

sobreposição de racionalidades tradicionais, tecnocráticas e autoritárias.  

A provocação de Bruno Latour “jamais fomos modernos” pode ser 

frutiferamente articulada com a concepção habermasiana da modernidade como 

projeto inacabado, desde que se reconheça que ambos operam em níveis 

analíticos distintos. Enquanto Latour critica a autocompreensão epistemológica 

da modernidade, denunciando a ficção de separações rígidas entre natureza e 

sociedade, fato e valor, ciência e política, Habermas reconstrói a modernidade a 

partir de seu potencial normativo ainda não realizado, ancorado na racionalidade 

comunicativa e na institucionalização democrática do uso público da razão. Em 

O discurso filosófico da modernidade, Habermas insiste que o fracasso histórico da 

modernidade não autoriza seu abandono, mas exige sua reconstrução crítica, 

precisamente porque suas promessas, autonomia, publicidade, legitimidade, 

permanecem normativamente válidas. 

A tese habermasiana da modernidade como projeto inacabado adquire 

especial densidade analítica quando confrontada com a experiência histórica 

brasileira. No Brasil, a modernidade não pode ser avaliada nem como promessa 

plenamente realizada nem como simples ausência ou atraso, mas como processo 

assimétrico de modernização dissociado da racionalização comunicativa. 

Instituições centrais da modernidade, Estado de direito, mercado capitalista, 

burocracia administrativa, sistema jurídico formal, foram implantadas de modo 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

39 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

relativamente precoce e, muitas vezes, autoritário, sem que isso fosse 

acompanhado pela consolidação correspondente de uma esfera pública inclusiva 

e de práticas amplas de formação democrática da vontade. Nesse sentido, o 

“inacabamento” da modernidade no Brasil não é apenas contingência histórica, 

mas expressão estrutural de uma modernização que avançou mais rapidamente 

no plano sistêmico do que no plano do mundo da vida. 

À luz de O discurso filosófico da modernidade, esse descompasso pode ser 

interpretado como uma forma específica de patologia da modernidade, na qual 

a racionalidade instrumental se autonomiza antes que a racionalidade 

comunicativa possa se institucionalizar de modo estável. O resultado é uma 

integração social fragilizada, na qual direitos formais coexistem com profundas 

desigualdades materiais e simbólicas, e a soberania popular permanece limitada 

por déficits persistentes de participação, reconhecimento e confiança pública. A 

modernidade brasileira aparece, assim, não como falência do projeto moderno, 

mas como evidência empírica de sua realização incompleta e distorcida. 

Conectar Habermas ao Brasil implica, portanto, compreender o projeto 

moderno como tarefa histórica ainda em aberto, cuja efetivação depende da 

ampliação das condições comunicativas de integração social. A modernidade 

permanece inacabada não porque seus princípios normativos tenham perdido 

validade, mas porque sua tradução institucional foi bloqueada por desigualdades 

estruturais que afetam diretamente a simetria discursiva. Nesse quadro, a 

racionalidade comunicativa não funciona como descrição de uma realidade já 

consolidada, mas como critério crítico para diagnosticar os limites da democracia 

brasileira e orientar processos de reconstrução da esfera pública, do direito e da 

soberania popular. A experiência brasileira confirma, assim, a intuição central de 

Habermas: a modernidade só pode ser defendida criticamente quando é 

entendida como projeto normativo que exige realização histórica contínua, e 

nunca como estado plenamente alcançado. 

No contexto brasileiro, essa articulação permite compreender que a 

modernidade não deve ser avaliada nem como ausência pura (atraso) nem como 

realização consumada (imitação institucional), mas como processo assimétrico e 

incompleto de aprendizagem social. Se, com Latour, reconhecemos que o projeto 

moderno jamais se realizou plenamente em lugar algum, com Habermas 

podemos sustentar que isso não invalida seu horizonte normativo, mas o torna 

objeto de disputa histórica. A pergunta “já fomos modernos?” transforma-se, 

assim, em chave crítica para analisar como a modernização brasileira incorporou 

instituições modernas, Estado, direito, mercado, sem consolidar, na mesma 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

40 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

medida, as condições comunicativas de integração social e de formação 

democrática da vontade. A modernidade aparece, então, não como fato 

consumado, mas como tarefa aberta, cuja realização depende da capacidade de 

traduzir suas pretensões normativas em práticas comunicativas inclusivas, 

capazes de enfrentar as desigualdades estruturais que atravessam a sociedade 

brasileira. 

O país incorporou precocemente o aparato formal do Estado moderno e 

do mercado capitalista, sem que isso fosse acompanhado por um processo 

correspondente de aprendizagem comunicativa e de consolidação da 

legitimidade democrática. Como observa José Maurício Domingues (2002, p. 

112), a modernização brasileira caracterizou-se como “modernização sem 

modernidade”, isto é, como adaptação institucional descolada de uma 

reconstrução simbólica compartilhada. 

Essa assimetria histórica permite compreender por que, nas periferias do 

capitalismo, a colonização do mundo da vida não se apresenta como fenômeno 

tardio, mas como condição originária. Diferentemente do modelo europeu 

reconstruído por Habermas, no qual a colonização aparece como degeneração de 

um processo inicialmente bem-sucedido de integração comunicativa, no Brasil o 

mundo da vida nasce sob o peso de formas sistêmicas de dominação. Como 

sintetiza Marcos Nobre (2010, p. 47), trata-se de um caso paradigmático de 

colonização precoce, no qual práticas clientelistas, burocráticas e patrimonialistas 

substituem o espaço público antes mesmo que ele possa se constituir plenamente 

como arena de deliberação racional. 

Essa especificidade exige precisão conceitual quanto ao uso da noção de 

patologias sociais. Em Habermas, as patologias não designam meros desvios 

morais ou disfunções individuais, mas bloqueios sistemáticos nos processos de 

reprodução simbólica da sociedade, isto é, falhas na integração social mediada 

pela linguagem. Elas se manifestam quando os sujeitos perdem a capacidade de 

interpretar criticamente normas, justificar pretensões de validade ou reconhecer-

se mutuamente como participantes legítimos do discurso. Nesse sentido, as 

patologias sociais dizem respeito à erosão das condições comunicativas da vida 

social. Em diálogo com Axel Honneth, essa análise pode ser ampliada para incluir 

formas de desrespeito e humilhação que afetam a constituição da identidade e da 

autoestima moral dos sujeitos, sem, contudo, abandonar o núcleo comunicativo 

da crítica habermasiana. 

No Brasil, essas patologias assumem uma feição particularmente aguda. 

A racionalidade técnica foi implantada de maneira extensiva, enquanto a 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

41 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

racionalização comunicativa permaneceu frágil e desigual. As instituições 

jurídicas e administrativas adquiriram formalidade antes de adquirirem 

legitimidade social. Como lembra Habermas (2012a, p. 135), a legitimidade 

democrática depende da cooriginariedade entre poder comunicativo e poder 

administrativo, isto é, da articulação entre a formação discursiva da vontade 

política e sua tradução institucional. No caso brasileiro, essa cooriginariedade foi 

historicamente interrompida: o Estado precedeu a sociedade civil organizada, e 

a representação política foi edificada sobre o silenciamento sistemático de amplos 

segmentos da população. 

Essa colonização não se limita às estruturas macroinstitucionais. Ela se 

infiltra nas práticas cotidianas, nos modos de fala, nos padrões de autoridade e 

nas formas de reconhecimento social. A linguagem, em vez de funcionar como 

meio de entendimento, converte-se frequentemente em instrumento de 

dominação simbólica, seja pela tecnicalização excessiva do discurso público, seja 

pela naturalização de hierarquias sociais que desqualificam determinadas vozes. 

A esfera pública, nesse cenário, tende a se burocratizar e a se midiatizar, 

substituindo o poder comunicativo pela lógica do espetáculo e da gestão, 

fenômeno que se intensifica nas democracias contemporâneas marcadas pela 

comunicação digital e pela polarização afetiva. A posição de Jürgen Habermas no 

debate contemporâneo entre redistribuição e reconhecimento pode ser 

compreendida como uma mediação normativa que antecede e atravessa os 

chamados folk paradigms sistematizados por Nancy Fraser e Axel Honneth. Fraser 

tornou clássica a distinção analítica entre injustiças de redistribuição, ligadas a 

estruturas socioeconômicas, exploração e desigualdade material, e injustiças de 

reconhecimento, associadas a desrespeito, estigmatização e hierarquias culturais. 

Sua crítica central dirige-se às abordagens unidimensionais, propondo uma 

concepção bidimensional (e posteriormente tridimensional) de justiça, cujo 

critério normativo é a paridade participativa. Honneth, por sua vez, desloca o 

eixo da teoria crítica para o reconhecimento intersubjetivo, sustentando que 

conflitos sociais expressam, em seu núcleo moral, experiências de desrespeito 

que afetam a formação da identidade e a autoestima dos sujeitos. Habermas não 

se insere plenamente em nenhum desses paradigmas, mas fornece o quadro 

procedimental no qual ambos se tornam inteligíveis: a justiça social, para ele, 

depende das condições discursivas que permitem aos próprios afetados 

tematizar, justificar e contestar demandas tanto de redistribuição quanto de 

reconhecimento. Nesse sentido, a teoria do agir comunicativo e da democracia 

deliberativa não resolve antecipadamente qual dimensão é prioritária, mas 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

42 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

estabelece as condições pragmático-formais sob as quais disputas redistributivas 

e lutas por reconhecimento podem ser traduzidas em reivindicações normativas 

legítimas na esfera pública. Habermas aparece, assim, menos como competidor 

de Fraser ou Honneth e mais como o autor que oferece a gramática discursiva 

comum que torna possível articular, sem reducionismo, justiça econômica, 

reconhecimento moral e legitimidade democrática. 

Superar essas patologias não pode ser reduzido a reformas institucionais 

pontuais. Do ponto de vista habermasiano, trata-se de reverter o fluxo da 

colonização e restituir ao mundo da vida sua capacidade de autorregulação 

simbólica. Isso implica fortalecer práticas comunicativas capazes de sustentar a 

solidariedade social como forma específica de integração, distinta tanto da 

coordenação pelo mercado quanto da obediência administrativa. A 

solidariedade, nesse sentido, não é mero sentimento moral, mas resultado de 

processos discursivos nos quais os indivíduos se reconhecem como participantes 

autônomos de uma cooperação social linguisticamente mediada. 

No contexto brasileiro, essa reconstrução só pode ocorrer de maneira 

conflitiva e gradual. A racionalidade comunicativa não emerge como consenso 

estabilizado, mas como prática de resistência frente à colonização sistêmica. 

Experiências de deliberação em conselhos participativos, movimentos sociais, 

iniciativas comunitárias e espaços públicos alternativos ilustram, ainda que de 

forma precária, a possibilidade de reinscrever a linguagem como fonte de 

integração social. Nessas práticas, o mundo da vida resiste à instrumentalização, 

mantendo viva a promessa de que a democracia pode ser reconstruída a partir 

da palavra compartilhada. A modernidade permanece, assim, um projeto 

inacabado. No Brasil, esse inacabamento não é apenas déficit, mas também 

possibilidade crítica. Ao tornar visíveis as patologias da racionalidade moderna 

em sua forma mais crua, o contexto periférico revela a urgência de uma razão 

pública que não se limite à eficiência sistêmica, mas se reconstrua continuamente 

como prática comunicativa orientada ao reconhecimento, à solidariedade e à 

emancipação. 

 

3. A Esfera Pública entre o Reconhecimento e a Exclusão 
 

Em Mudança Estrutural da Esfera Pública, Habermas reconstrói o 

surgimento histórico de um espaço de deliberação no interior da sociedade 

burguesa europeia, no qual indivíduos privados passam a discutir publicamente 

assuntos de interesse comum orientados pela força do melhor argumento. Essa 

reconstrução não deve ser lida como descrição normativa idealizada, mas como 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

43 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

genealogia crítica de uma forma específica de racionalização política, cujo núcleo 

reside na transformação da comunicação em poder comunicativo. A esfera 

pública, nesse sentido, constitui-se como mediação entre sociedade civil e sistema 

político, possibilitando a formação discursiva da opinião e da vontade. 

Nos desenvolvimentos posteriores de sua teoria, especialmente em Direito 

e Democracia: entre facticidade e validade, Habermas distingue entre esfera pública 

informal e esfera pública formal. A primeira refere-se aos fluxos comunicativos 

difusos da sociedade civil, debates cotidianos, movimentos sociais, associações, 

mídias e espaços públicos não institucionalizados, nos quais se formam 

problemas, interpretações e demandas normativas. A esfera pública formal, por 

sua vez, diz respeito às instâncias institucionalizadas do processo político, como 

parlamentos, tribunais e procedimentos jurídicos, nas quais o poder 

comunicativo é traduzido em decisões juridicamente vinculantes. Essa distinção 

é fundamental para compreender a dinâmica democrática em contextos nos 

quais a circulação informal de argumentos não encontra canais adequados de 

institucionalização. 

No Brasil, essa mediação é historicamente frágil. A formação da esfera 

pública ocorreu de maneira tardia e excludente, marcada por uma herança 

escravocrata, por estruturas patriarcais persistentes e por profundas 

desigualdades sociais. Como observa Renato Lessa (2007, p. 28), a esfera pública 

brasileira permanece cindida entre uma retórica universalista da cidadania e 

práticas efetivas de tutela e exclusão. O acesso à fala pública nunca foi 

plenamente universalizado, e a capacidade de transformar comunicação em 

poder comunicativo continua restrita a segmentos socialmente privilegiados. 

Habermas define a esfera pública como “uma rede de comunicação para a 

troca de informações e opiniões que se transformam em poder comunicativo” 

(HABERMAS, 2012a, p. 91). Essa definição, contudo, pressupõe condições 

mínimas de inclusão discursiva. No contexto brasileiro, tais condições são 

sistematicamente distorcidas por desigualdades raciais, de classe, de gênero e de 

acesso aos meios de comunicação. A concentração midiática, o elitismo 

linguístico e a desigualdade digital comprometem a simetria comunicativa, 

produzindo uma esfera pública oligárquica, na qual a deliberação tende a se 

converter em disputa entre elites. Como destaca Domingues (2009, p. 146), o 

espaço público no Brasil se organiza mais como arena de concorrência entre 

grupos dominantes do que como fórum ampliado de formação da vontade 

coletiva. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

44 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

É nesse ponto que o diálogo com Nancy Fraser se torna decisivo. Fraser 

critica a concepção liberal-burguesa de uma esfera pública única e homogênea, 

argumentando que tal modelo invisibiliza as desigualdades estruturais que 

moldam o próprio acesso à deliberação. Ao introduzir a noção de públicos 

subalternos contra-hegemônicos, a autora evidencia que grupos marginalizados 

constroem arenas discursivas próprias como estratégia de resistência e de 

reinterpretação do mundo social. O critério normativo da justiça democrática, 

para Fraser, é a paridade participativa, isto é, a possibilidade efetiva de todos os 

afetados participarem da deliberação em condições equitativas. Lida a partir do 

Brasil, essa crítica revela que a pluralização da esfera pública não é um desvio do 

ideal democrático, mas uma condição de sua realização em sociedades marcadas 

por exclusão histórica. 

Axel Honneth, por sua vez, amplia o horizonte normativo da teoria 

habermasiana ao situar o reconhecimento intersubjetivo como condição para a 

liberdade individual e para a integração social. A exclusão comunicativa não 

representa apenas um déficit procedimental, mas uma forma de desrespeito 

moral que afeta a constituição da identidade dos sujeitos. Em contextos 

atravessados por humilhações estruturais, como o brasileiro, a luta por 

reconhecimento antecede e condiciona a própria possibilidade de deliberação 

racional. A comunicação pública, nesse cenário, não é apenas meio de 

coordenação social, mas espaço de disputa por dignidade e visibilidade. 

A articulação entre Habermas, Fraser e Honneth permite compreender a 

esfera pública brasileira como arena marcada por conflitos normativos 

persistentes. O consenso, longe de ser ponto de partida, emerge, quando emerge, 

como resultado precário de processos de reconhecimento conflitivo. A 

deliberação democrática não se realiza como harmonia discursiva, mas como 

confronto argumentativo entre experiências sociais assimétricas, nas quais a 

memória da exclusão e a reivindicação de dignidade moldam o conteúdo e a 

forma da comunicação. Essa leitura situada não implica abandonar o ideal 

habermasiano da formação racional da opinião e da vontade. Ao contrário, ela o 

radicaliza. Aplicar Habermas ao Brasil significa inserir a teoria do agir 

comunicativo no campo da justiça social, reconhecendo que a validade dos 

discursos depende de condições sociais de escuta, e não apenas da correção 

formal dos argumentos. A esfera pública deixa de ser apenas meio de 

entendimento e se torna prática de reconhecimento moral, na qual a inclusão 

comunicativa é inseparável da transformação das estruturas que produzem 

silêncio e invisibilidade. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

45 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

Nesse sentido, as experiências de deliberação que emergem nas margens, 

movimentos sociais, coletivos feministas, organizações negras e periféricas, 

mídias comunitárias, não representam anomalias democráticas, mas expressões 

ampliadas da racionalidade comunicativa. São nesses espaços informais que o 

poder comunicativo se forma, ainda que de modo fragmentário, e reivindica 

tradução institucional. A dificuldade de converter essas vozes em decisões 

politicamente vinculantes revela o núcleo da crise democrática brasileira: a 

ruptura entre esfera pública informal e esfera pública formal. 

A luta por voz e reconhecimento constitui, assim, o modo brasileiro de 

produzir razão pública. A teoria habermasiana, relida a partir dessa experiência, 

transforma-se em uma filosofia da escuta e da inclusão conflitiva, na qual o 

consenso não é um fim estabilizado, mas um processo sempre inacabado de 

reconstrução democrática. A esfera pública brasileira permanece atravessada por 

exclusões, mas é também o espaço no qual a promessa da racionalidade 

comunicativa insiste em se atualizar como crítica, resistência e esperança 

normativa. 

 

4. Da Ética da Libertação às Epistemologias do Sul 
 

O diálogo entre a teoria habermasiana e o pensamento crítico latino-

americano representa um ponto de inflexão decisivo para a compreensão 

contemporânea da racionalidade comunicativa. Esse encontro não deve ser 

entendido como convergência direta de tradições, tampouco como assimilação 

conceitual recíproca, mas como relação crítica assimétrica, na qual categorias 

produzidas no centro da modernidade são submetidas ao teste das experiências 

históricas periféricas. Tal movimento pode ser articulado a partir de textos-chave 

de Habermas, como O discurso filosófico da modernidade, Para a reconstrução do 

materialismo histórico, Direito e Democracia: entre facticidade e validade e, mais 

recentemente, Uma nova mudança estrutural da esfera pública, nos quais a 

modernidade é concebida como projeto normativo inacabado e historicamente 

contingente. Nesse horizonte, o contato com autores como Enrique Dussel, 

especialmente em sua Ética da libertação, e Boaventura de Sousa Santos, em obras 

como Epistemologias do Sul, não implica que Habermas os tenha incorporado 

sistematicamente em sua obra, mas que suas reflexões colocam questões 

normativas incontornáveis à teoria do discurso, sobretudo no que diz respeito às 

condições históricas de inclusão, reconhecimento e participação democrática. A 

recepção brasileira, mediada por intérpretes como Marcos Nobre, Luiz Repa e 

José Maurício Domingues, evidencia que pensar Habermas desde o Sul Global 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

46 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

não significa abandonar o universalismo normativo, mas reconstruí-lo 

criticamente à luz de contextos marcados por desigualdades estruturais, nos 

quais a racionalidade comunicativa só pode ser compreendida como tarefa 

histórica e prática política em disputa. 

A ética da libertação, formulada por Dussel, parte de um deslocamento 

fundamental do ponto de partida da filosofia moral. Em vez de começar pelo 

consenso entre sujeitos abstratamente livres e iguais, ela se ancora na experiência 

histórica das vítimas da modernidade colonial. O núcleo normativo não é o 

acordo discursivo já pressuposto, mas a interpelação ética do outro excluído. 

Como afirma Dussel, “a primeira palavra não é a do discurso, mas o grito do 

outro” (DUSSEL, 2002, p. 89). Essa crítica não invalida a ética do discurso, mas 

revela seu limite histórico: a pressuposição de sujeitos já reconhecidos como 

interlocutores legítimos. Lida a partir desse deslocamento, a teoria habermasiana 

é convocada a explicitar seus próprios pressupostos sociais. A exigência de que 

“todos os afetados” possam participar do discurso só se realiza plenamente se 

aqueles que foram historicamente excluídos forem reconhecidos como sujeitos 

de validade. O desafio colocado por Dussel não é o de substituir a racionalidade 

comunicativa por uma ética da exterioridade, mas o de radicalizar o princípio 

discursivo, recolocando no centro do debate aqueles que nunca tiveram acesso às 

condições pragmático-formais do discurso. Trata-se, portanto, de uma crítica 

imanente ao universalismo abstrato, e não de sua negação. 

A contribuição de Boaventura de Sousa Santos amplia esse horizonte ao 

deslocar o problema da inclusão do plano exclusivamente político para o plano 

epistêmico. Ao propor as epistemologias do Sul, Boaventura não rejeita a 

racionalidade moderna, mas denuncia sua configuração como monocultura do 

saber legítimo. O que está em jogo é a crítica à exclusão sistemática de formas de 

conhecimento não hegemônicas, saberes populares, indígenas, afro-diaspóricos, 

comunitários, que foram historicamente desqualificados como irracionais ou pré-

modernos. A noção de justiça cognitiva, sintetizada na afirmação de que “não há 

justiça social global sem justiça cognitiva global” (SANTOS, 2014, p. 32), coloca 

em evidência uma dimensão frequentemente subestimada pela teoria do 

discurso: quem define o que conta como argumento válido e como razão legítima. 

Esse ponto não é incompatível com a ética discursiva habermasiana, mas exige 

sua reconstrução intercultural. Habermas afirma que a validade de uma norma 

depende do assentimento potencial de todos os afetados (HABERMAS, 1997a, p. 

137). As epistemologias do Sul tornam essa exigência mais concreta ao perguntar 

quem são, de fato, esses “afetados” e sob quais linguagens, gramáticas e formas 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

47 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

de vida eles podem participar do processo de justificação. A universalidade 

normativa, nessa leitura, não é abandonada, mas descentrada: ela deixa de ser 

pressuposto implícito e passa a ser tarefa histórica de tradução entre mundos 

simbólicos. 

É importante frisar que não se trata de atribuir a Habermas uma leitura 

direta ou sistemática de Dussel ou Boaventura. O diálogo aqui estabelecido é 

mediado pela recepção crítica latino-americana da teoria do discurso, 

especialmente no contexto brasileiro. Autores como José Maurício Domingues, 

Marcos Nobre e Luiz Repa mostram que a força da teoria habermasiana reside 

precisamente em sua abertura à reconstrução, isto é, em sua capacidade de 

explicitar pressupostos normativos imanentes às práticas sociais e submetê-los a 

processos contínuos de revisão à luz de novas experiências históricas. 

Nesse sentido, a ética da libertação e as epistemologias do Sul não 

aparecem como alternativas externas à teoria crítica, mas como testes de 

realidade que tensionam seu universalismo. Elas evidenciam que a exclusão não 

é apenas política, mas também epistêmica; não afeta apenas o acesso à 

deliberação, mas o próprio reconhecimento de formas de racionalidade. Ao 

incorporar essas interpelações, a racionalidade comunicativa adquire densidade 

histórica e geopolítica, sem perder seu núcleo normativo. 

No contexto brasileiro, essa reconstrução assume contornos 

particularmente relevantes. A pluralidade cultural, étnica e religiosa do país 

torna visível a coexistência de múltiplas racionalidades práticas que disputam 

legitimidade no espaço público. O “Sul Global”, aqui, não é apenas uma categoria 

geográfica, mas um marcador epistêmico das vozes silenciadas pela 

modernização excludente. Reinterpretar Habermas a partir desse horizonte 

significa compreender o agir comunicativo como prática intercultural de 

tradução, na qual o entendimento não pressupõe homogeneidade, mas 

reconhecimento da diferença. 

A ética do discurso, nesse quadro ampliado, transforma-se em ética da 

escuta. O agir comunicativo deixa de ser apenas coordenação racional da ação e 

passa a ser também abertura à alteridade histórica e cultural. A reconstrução do 

universalismo habermasiano não ocorre pela imposição de uma razão única, mas 

pela mediação entre diferentes formas de vida que reivindicam reconhecimento. 

A racionalidade comunicativa torna-se, assim, uma práxis ampliada de 

coexistência democrática, na qual a validade emerge do diálogo entre diferenças 

irreduzíveis. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

48 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

Ao colocar em relação Habermas, Dussel e Boaventura, este artigo não 

propõe uma síntese teórica unificadora, mas um campo de tensões produtivas. É 

nesse espaço, entre norma e vida, entre universalidade e diferença, entre centro 

e periferia, que a teoria crítica pode ser reinventada como prática comunicativa 

do reconhecimento e da justiça. A leitura desde o Sul Global não nega a herança 

habermasiana; ela a reinscreve no horizonte plural de uma modernidade global 

marcada por assimetrias, conflitos e possibilidades ainda abertas de emancipação 

 

5. Considerações Finais 
 

A leitura de Jürgen Habermas a partir do contexto brasileiro permite 

compreender, com nitidez particular, os limites e as possibilidades da 

racionalidade comunicativa em sociedades marcadas por desigualdades 

estruturais e déficits persistentes de legitimação democrática. Longe de constituir 

mera aplicação periférica de um modelo teórico europeu, essa leitura evidencia a 

força reconstrutiva da teoria do discurso quando submetida ao teste de 

formações sociais nas quais as condições pragmático-formais do entendimento 

permanecem sistematicamente fragilizadas. Pensar Habermas desde o Brasil é, 

portanto, um exercício de tradução crítica, no qual o universalismo normativo da 

teoria é preservado, mas reinscrito em experiências históricas concretas de 

exclusão, conflito e resistência. 

Ao longo do artigo, argumentou-se que a teoria do agir comunicativo, 

quando situada em contextos periféricos, não pode ser compreendida apenas 

como ideal regulador abstrato, mas como prática ética e política orientada ao 

reconhecimento. A racionalidade comunicativa revela-se, nesses contextos, 

menos como dado institucional estabilizado e mais como horizonte normativo 

em disputa, cuja realização depende da transformação das condições sociais que 

produzem silêncio, desqualificação e assimetria comunicativa. A centralidade da 

linguagem não se reduz, assim, à coordenação racional da ação, mas se estende 

à constituição de vínculos de solidariedade e à reconstrução da dignidade dos 

sujeitos historicamente excluídos. 

A análise da modernidade brasileira mostrou que a colonização do mundo 

da vida não se apresenta como fenômeno tardio, mas como traço originário de 

uma modernização dissociada da inclusão comunicativa. A autonomização 

precoce do Estado e do mercado produziu uma esfera pública fragilizada, na qual 

a integração social foi frequentemente substituída por formas de tutela, 

tecnocratização e dominação simbólica. Nesse cenário, a esfera pública informal, 

composta por movimentos sociais, coletivos, redes comunitárias e práticas 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

49 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

discursivas contra-hegemônicas, tornou-se o principal espaço de emergência do 

poder comunicativo, ainda que com dificuldades persistentes de tradução 

institucional. 

O diálogo com Nancy Fraser e Axel Honneth permitiu aprofundar essa 

análise ao evidenciar que a exclusão comunicativa não é apenas procedimental, 

mas também moral e epistêmica. A luta por reconhecimento antecede e 

condiciona a própria possibilidade de deliberação racional, especialmente em 

sociedades atravessadas por humilhações estruturais. A racionalidade 

comunicativa, reinterpretada a partir desse horizonte, transforma-se em ética da 

escuta e em prática de reconhecimento conflitivo, na qual o consenso não é ponto 

de partida, mas resultado sempre precário de processos históricos de 

aprendizagem democrática. 

A incorporação crítica das interpelações latino-americanas, em especial da 

ética da libertação e das epistemologias do Sul, reforçou esse deslocamento sem 

negar o núcleo normativo da teoria habermasiana. Ao insistirem na centralidade 

das vítimas da modernidade e na pluralidade dos saberes, essas perspectivas 

ampliam o alcance da exigência discursiva de inclusão, tornando explícito que a 

universalidade não é um  pressuposto, mas tarefa. O princípio de que todos os 

afetados devem poder participar da justificação das normas adquire, assim, 

densidade histórica e geopolítica, exigindo processos contínuos de tradução 

intercultural e de reconhecimento epistêmico. 

No contexto brasileiro recente, essas tensões tornaram-se particularmente 

visíveis. A crise democrática, intensificada por práticas de desinformação, 

polarização afetiva e regressão autoritária, revelou formas renovadas de 

colonização comunicativa da esfera pública. A instrumentalização da linguagem 

política, a captura estratégica das redes digitais e o enfraquecimento da confiança 

institucional ilustram os riscos apontados pela teoria crítica quando o poder 

sistêmico se impõe sobre o poder comunicativo. Ao mesmo tempo, as respostas 

institucionais e sociais em defesa da ordem democrática, bem como as políticas 

de reconhecimento, como ações afirmativas e iniciativas de inclusão, indicam que 

a racionalidade comunicativa permanece como horizonte normativo relevante 

para a reconstrução democrática. 

A contribuição deste artigo consiste, portanto, em mostrar que a teoria 

habermasiana não perde validade quando deslocada para contextos periféricos; 

ao contrário, ela ganha espessura crítica. O Brasil expõe de forma radical o caráter 

inacabado da modernidade e torna visível que a democracia só pode ser 

sustentada quando a linguagem é protegida de sua colonização instrumental e 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

50 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

reinscrita como meio de entendimento, reconhecimento e solidariedade. A 

racionalidade comunicativa, traduzida desde o Sul Global, deixa de ser apenas 

uma teoria da normatividade e se converte em prática de resistência discursiva e 

de esperança democrática. 

Em última instância, pensar Habermas desde o Brasil significa reafirmar 

que a filosofia não é apenas interpretação do mundo social, mas intervenção 

crítica em seus processos de legitimação. A reconstrução da democracia depende 

da reconstrução das condições de fala e de escuta, e a emancipação permanece 

vinculada à capacidade coletiva de transformar o conflito em diálogo, a exclusão 

em reconhecimento e a linguagem em razão pública compartilhada. 

Para avançar na discussão proposta por este texto, é incontornável 

reconhecer que a interpretação do Sul global e, em particular, do lugar do Brasil 

na modernidade, permanece objeto de disputa no interior da própria crítica social 

brasileira. Autores como Paulo Arantes e Roberto Schwarz ofereceram leituras 

contundentes dos impasses estruturais da sociedade brasileira, seja por meio da 

crítica àquilo que Arantes denominou a crítica da razão tupiniquim, seja pela 

análise schwartziana das “ideias fora do lugar” e das formas de modernização 

dissociada que marcam o pensamento social nacional. Em ambos os casos, a 

ênfase recai sobre os bloqueios históricos, institucionais e simbólicos que 

impediriam uma emancipação “à moda brasileira”, frequentemente vista como 

promessa reiterada e sistematicamente frustrada. Esses autores dialogam, ainda 

que de modo crítico e não sistemático, com a herança frankfurtiana, e, aqui e 

acolá, com o próprio Habermas, ao questionarem se os pressupostos normativos 

da razão moderna encontram, no contexto brasileiro, condições efetivas de 

realização ou se tendem a se converter em formas ideológicas de autoengano. Ao 

serem colocadas em tensão com a teoria habermasiana da racionalidade 

comunicativa, tais leituras não a invalidam, mas funcionam como contrapontos 

críticos que reforçam a necessidade de pensar a modernidade como projeto 

permanentemente inacabado, atravessado por assimetrias estruturais profundas. 

Nesse sentido, o diálogo com Arantes e Schwarz não encerra a reflexão, mas 

radicaliza sua exigência: compreender se, e em que condições, a promessa 

emancipatória da modernidade pode ser reconstruída no Brasil sem ignorar os 

limites históricos que moldam tanto a crítica quanto suas possibilidades de 

realização. 

REFERÊNCIAS 

 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

51 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

SANTOS, B. de S. A gramática do tempo: para uma nova cultura política. São Paulo: 

Cortez, 2006. 

 

SANTOS, B. de S. Epistemologies of the South: justice against epistemicide. London: 

Routledge, 2014. 

 

DOMINGUES, J. M. Sociologia da modernidade: racionalização e diferenciação social. 

Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2002. 

 

DOMINGUES, J. M. Modernidade global e civilização contemporânea: para uma teoria 

crítica do presente. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2009. 

 

DUSSEL, E. Ética da libertação na idade da globalização e da exclusão. Petrópolis: 

Vozes, 2002. 

 

FRASER, N. Redistribution or recognition? A political-philosophical exchange. 

London: Verso, 2003. 

 

FREITAG, B. Dialogando com Jürgen Habermas. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 

2005. 

 

HABERMAS, J. Jürgen Habermas fala à Tempo Brasileiro: entrevista concedida a 

Bárbara Freitag. Revista Tempo Brasileiro, Rio de Janeiro, n. 98, p. 5–21, jul./set. 

1989. 

 

HABERMAS, J. Direito e democracia: entre facticidade e validade. Rio de Janeiro: 

Tempo Brasileiro, 1997a. 

 

HABERMAS, J. Direito e democracia: entre facticidade e validade. Rio de Janeiro: 

Tempo Brasileiro, 1997b. 

 

HABERMAS, J. A inclusão do outro: estudos de teoria política. São Paulo: Loyola, 

2001. 

 

HABERMAS, J. Teoria do agir comunicativo: racionalidade da ação e racionalização 

social. São Paulo: Martins Fontes, 2012a. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

52 

Bettine, Marco. Habermas e o Contexto Brasileiro: tradução teórica e desafio prático 

HABERMAS, J. Teoria do agir comunicativo: racionalidade da ação e racionalização 

social. São Paulo: Martins Fontes, 2012b. 

 

HONNETH, A. Luta por reconhecimento: a gramática moral dos conflitos sociais. São 

Paulo: Editora 34, 2009. 

 

LESSA, R. A invenção da república: estudos sobre o republicanismo e a formação do 

Estado brasileiro. Rio de Janeiro: Topbooks, 2007. 

 

NOBRE, M. Lukács e os limites da reificação: um estudo sobre reificação e 

racionalização. São Paulo: Editora 34, 2004. 

 

NOBRE, M. Imobilismo em movimento: da abertura democrática ao governo Dilma. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

 

REPA, L. Habermas e a reconstrução do materialismo histórico. São Paulo: 

Humanitas, 2011. 

 

SANTOS, B. de S. A crítica da razão indolente: contra o desperdício da experiência. 

São Paulo: Cortez, 2000. 

 



 
https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal 
 

Panorama Sobre o Conceito de Encarnação: do Século 

IV d.C. ao XVIII 
 

Fabiano Veliq 

Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais -PUC MG 

 https://orcid.org/0000-0001-6273-1333  

 http://lattes.cnpq.br/3529545789104989 

       veliqs@gmail.com 
 

Resumo 
 

O presente artigo tem como objetivo traçar um panorama sobre o conceito de 

encarnação a partir do século IV d.C. até o século XVIII. Tal recorte se justifica na 

medida em que o século IV marca um divisor de águas na história da igreja cristã e 

suas decisões, principalmente a partir do concílio de Niceia darão o tom do debate em 

torno do conceito de encarnação nos séculos posteriores até depois da reforma 

protestante do século XVI. Para traçar tal panorama nosso texto se inicia com o debate 

cristológico do século IV que culmina na formulação do credo niceno-

constantinopolitano em 381 d.C, em seguida analisamos como que o conceito de 

encarnação é tratado por três autores da escolástica, a saber, Alexandre de Hales, São 

Boaventura e São Tomás de Aquino, e na sequência ressaltamos o tom do debate na 

modernidade até o século XVIII.  

Palavras-chaves: Encarnação, Medieval, Igreja, Cristo, Deus, Modernidade 
 

Abstract 
 

This article aims to outline an overview of the concept of incarnation from the 4th 

century AD to the 18th century. This is justified insofar as the 4th century marks a 

watershed in the history of the Christian church and its decisions, mainly from the 

Council of Nicaea onwards, will set the tone for the debate surrounding the concept 

of incarnation in subsequent centuries until after the Protestant Reformation of the 

16th century. To outline this overview, our text begins with the Christological debate 

of the 4th century that culminates in the formulation of the Nicene-Constantinopolitan 

creed in 381 AD. We then analyze how the concept of incarnation is treated by three 

scholastic authors, namely, Alexander of Hales, Saint Bonaventure and Saint Thomas 

Aquinas, and then we highlight the tone of the debate in modernity until the 18th 

century.   

Keywords: Incarnation, Medieval, Church, Christ, God, Modernity 

https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal
http://lattes.cnpq.br/3529545789104989
mailto:veliqs@gmail.com


 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
54 

 

1. O Debate Cristológico a Partir do Século IV D.C. 

Um pouco depois das formulações de Orígenes, já no século IV d.C, surge uma 

das principais controvérsias do período patrístico sobre a relação entre Deus-Pai e 

Deus-Filho, a saber, a questão ariana, vinda de Ário. A proposta de Ário era que Cristo 

era um ser divino preexistente e que estava com Deus no início da criação, mas, para 

Ário, Cristo nem sempre teria existido, tendo vindo à existência em algum momento 

remoto antes da criação. Deus existiria primeiramente sozinho e só se tornaria Deus-

Pai no momento em que gera o Filho. Se o Filho era gerado, era porque em algum 

momento ele não teria existido. 

Cristo, nesse sentido, seria Deus, mas não plenamente. O Cristo como gerado 

posteriormente não é Deus verdadeiro, pois a natureza divina do Cristo vem de Deus. 

Ele seria, portanto, criatura de Deus. Dessa forma, para Ário, haveria três seres divinos 

separados, o que ele chama de hipóstases. Apenas o Pai existe desde sempre. O Filho 

é gerado por Deus antes da criação do mundo, de forma que o Filho não é coeterno 

como o Pai. 

As questões levantadas por Ário se tornam as questões centrais sobre as quais 

se concentram o primeiro concílio de Niceia em 325 d.C. Como uma tentativa de 

resolver o impasse entre Ário e chefe da Igreja de Alexandria, Alexandre se empenha 

com todas as forças para a expulsão de Ário e seus seguidores da Igreja e a querela 

entre os dois impulsiona Constantino a convocar o concílio de Niceia como forma de 

tentar unificar o entendimento a respeito da divindade de Jesus. 

A fórmula que se consagrou como ortodoxa foi a efetuada pelo Concílio de 

Niceia em 325 d.C. O credo de Niceia visa a responder às diversas questões debatidas 

até aquela data. O primeiro concílio de Niceia foi uma tentativa inicial de alcançar um 

consenso na Igreja através de uma assembleia representando toda a cristandade do 

período. As principais pautas do concílio foram a resolução da questão cristológica da 

natureza divina de Jesus e sua relação com Deus Pai; a construção da primeira parte 

do Credo Niceno; a fixação da data da Páscoa e a promulgação da lei canônica em sua 

primeira forma. O Credo Niceno afirma: 

 

Cremos em um só Deus, O Pai, o Todo-Poderoso, Criador do céu e da 

terra, De tudo que existe, visível e invisível. Cremos em um só Senhor, 

Jesus Cristo. Filho unigênito de Deus, Nascido do Pai antes de todos 

os séculos. Deus de Deus, Luz da Luz, Deus verdadeiro de Deus 

verdadeiro, Gerado, não criado, Consubstancial ao Pai. Por ele todas 

as coisas foram feitas. Para nós e para nossa salvação, Ele desceu dos 

céus; Pelo poder do Espírito Santo, Se encarnou no seio da Virgem 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Jesus
https://pt.wikipedia.org/wiki/Deus,_o_Pai
https://pt.wikipedia.org/wiki/Credo_Niceno
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cálculo_da_Páscoa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Páscoa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Lei_canônica


 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
55 

 

Maria, E se fez homem. Também por nós foi crucificado sob Pôncio 

Pilatos; Sofreu a morte e foi sepultado. Ressuscitou ao terceiro dia, 

Conforme as escrituras; Subiu aos céus, E está sentado à direita do Pai. 

De novo há de vir em glória para julgar os vivos e os mortos, E seu 

reino não terá fim1. 

 

Cada uma das frases do Credo tem um objetivo de rejeitar heresias do período. 

O Credo Niceno coloca uma “posição oficial” da cristandade frente às “heresias” do 

período. No contexto do século IV d.C., todas as afirmações do Credo são 

extremamente importantes e qualquer diferença, por mínima que seja, são passíveis 

de levar o opositor à condenação eterna. Nesse sentido, podemos notar que o Credo 

precisa enfatizar de maneira bastante detalhada o que se crê e como se crê, para não 

dar margem a nenhuma interpretação errônea do dogma. 

A cristologia do Credo Niceno mostra que Cristo era um ser separado de Deus-

Pai (contra o modalismo), que sempre existiu junto a Deus, tornou-se humano, não 

em parte, mas completamente (contra o docetismo) sem deixar de ser Deus (contra os 

ebionitas e teodotianos) e possuía as duas naturezas, sendo um só ser (contra os 

gnósticos). O que aparentemente resolve o problema de maneira conciliatória acaba 

por criar heresias cada vez mais detalhadas e resoluções cada vez mais paradoxais. 

Claramente a história do problema não se encerra com o Credo Niceno, mas ali 

se inicia uma nova fase de debates teológicos ainda muito focados nas questões 

levantadas por Ário, que serão “resolvidas” no Concílio de Constantinopla I, em 381 

d.C. Nesse concílio, há a confirmação das decisões do Concílio de Niceia e o arianismo 

passa a ser uma visão minoritária dentro da Igreja, considerada como herética pela 

ampla maioria2.Depois do Concílio de Constantinopla, o Ocidente nota claramente o 

triunfo do Credo Niceno e a questão cristológica dos três primeiros séculos se arrefece. 

Segundo Rubenstein, “A grande pergunta teológica agora era definir como a 

humanidade decaída poderia ser salva pela graça soberana de Deus através dos 

sacramentos da Igreja. E a grande questão prática era como converter e integrar as 

tribos germânicas à comunidade católica.” (RUBENSTEIN, 2001, p.275) 

No Oriente, a questão sobre a figura de Maria se tornou objeto de grandes 

debates antes que ela fosse transformada em objeto de veneração. Enquanto no 

Ocidente a noção de Maria como Theotokós (mãe de Deus) já havia se consolidado, no 

Oriente Nessa noção demorou mais tempo. A questão de Maria implica diretamente 

                                                

1 Em: Wikipedia, Primeiro Concílio de Nicéia. Disponível em: 

<https://pt.wikipedia.org/wiki/Primeiro_Conc%C3%ADlio_de_Niceia>. Acesso: 21 de abril de 2022. 

2 Para uma visão sintética dos problemas enfrentados nos concílios ecumênicos, remetemos o leitor 

ao texto já citado de Sesboüé (1968-1969) especialmente as páginas 78-80. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Primeiro_Concílio_de_Niceia


 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
56 

 

no problema da divindade/humanidade de Jesus, uma vez que as naturezas de Cristo 

estariam plenamente ou apenas parcialmente conectadas, de forma que Deus teria 

sido criança e morrido numa cruz. 

Nos países de língua latina, o fim da controvérsia ariana gerou muitos conflitos 

por mais de dois séculos, sendo que os chamados alexandrinos3 mantiveram a opinião 

de que havia apenas uma natureza em Cristo, enquanto os antioquianos4 insistiram 

na existência de duas naturezas. Para resolver essas querelas, houve outros concílios. 

O segundo Concílio de Éfeso (449) condenou a escola de Antioquia como herege; já o 

Concílio de Calcedônia (451) condenou os alexandrinos como hereges e diversos 

imperadores favoreceram um lado ou outro do debate. Segundo afirma Rubenstein, 

“a controvérsia somente terminou quando os ’monofisistas’” foram obrigados a 

formar suas próprias igrejas, muitas das quais persistem até os nossos dias”. 

(RUBENSTEIN, 2001, p. 276).    

O  Oriente aceitou as premissas da Santíssima Trindade formuladas por Niceia 

e Constantinopla, mas os padres gregos — que agora pertenciam ao império bizantino 

– manifestaram veementemente a ideia de que homens e mulheres comuns poderiam 

se tornar semelhantes a Deus por meio da imitação do Cristo5. Tal disputa também se 

torna bastante forte no desenvolvimento da relação entre a Igreja do Oriente e a Igreja 

do Ocidente. Para além das questões teológicas, as relações entre a Igreja de Roma e a 

Igreja em Constantinopla foram se tornando cada vez mais distantes e a comunicação 

– antes profícua entre os cristãos do Oriente e os cristãos do Ocidente – praticamente 

cessaram por completo. O concílio de Calcedônia (451) marca a fórmula “definitiva” 

                                                

3 A escola de Alexandria se configura pelo interesse pela investigação metafísica do conteúdo da fé, e 

a investigação alegórica das Sagradas Escrituras. Para essa escola, a autêntica verdade está no sentido 

alegórico mais profundo do texto. Os pensadores cristãos de Alexandria adotaram este método, porque 

estavam convencidos de que a interpretação literal é indigna de Deus. Sem alegoria, nem a teologia 

nem a exegese teriam realizado os enormes avanços que conseguiram. Os mesmos pensadores 

encontraram nos escritos paulinos a colaboração da aplicabilidade alegórica na interpretação do Antigo 

Testamento. 

4 A escola de Antioquia, fundada por Luciano de Samosata, foi uma reação contrária aos excessos e 

fantasias do método alegórico origenista. O ponto central de tal escola era o próprio texto sagrado, 

procurando induzir seus discípulos a uma interpretação literal. Os teólogos antioquenos rejeitavam o 

método alegórico, próprio dos alexandrinos, que, em sua opinião, desvirtuava o reto sentido dos textos 

bíblicos, com o risco de os converter em pura mitologia. 

5 Esse é o conceito de Theosis da Igreja cristã oriental, ou seja, o tornar-se Deus. Para a igreja do oriente, 

tal conceito está no centro da sua teologia. A doutrina é explicitada por Santo Atanásio de forma clara 

quando afirma que ““Ele se fez homem para que fôssemos deificados; tornou-se corporalmente visível, 

a fim de adquirirmos uma noção do Pai invisível” (ATANÁSIO, 2002, p. 198). Sua afirmação é uma 

descrição adequada da doutrina. O que de outra forma pareceria absurdo – que o homem caído e 

pecador possa se tornar santo como Deus é santo - foi tornado possível por Jesus Cristo, que é Deus 

encarnado. 



 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
57 

 

do dogma cristológico, confirmando as formulações de Niceia (325) e Constantinopla 

(381). O credo de Calcedônia (451) afirma: 

 

Todos nós, perfeitamente unânimes, ensinamos que se deve confessar 

um só e mesmo Filho, nosso Senhor Jesus Cristo, perfeito quanto à 

divindade, perfeito quanto à humanidade, verdadeiro Deus e 

verdadeiro homem, constando de alma racional e de corpo; 

consubstancial [hommoysios] ao Pai, segundo a divindade, e 

consubstancial a nós, segundo a humanidade; “em todas as coisas 

semelhante a nós, excetuando o pecado”, gerado segundo a divindade 

antes dos séculos pelo Pai e, segundo a humanidade, por nós e para 

nossa salvação, gerado da Virgem Maria, mãe de Deus [Theotókos]; 

Um só e mesmo Cristo, Filho, Senhor, Unigênito, que se deve 

confessar, em duas naturezas, inconfundíveis e imutáveis, 

inseparáveis e indivisíveis; a distinção da naturezas de modo algum é 

anulada pela união, mas, pelo contrário, as propriedades de cada 

natureza permanecem intactas, concorrendo para formar uma só 

pessoa e subsistência [hypóstasis]; não dividido ou separado em duas 

pessoas. Mas um só e mesmo Filho Unigênito, Deus Verbo, Jesus 

Cristo Senhor; conforme os profetas outrora a seu respeito 

testemunharam, e o mesmo Jesus Cristo nos ensinou e o credo dos 

padres nos transmitiu.6 

 

Dessa forma, com o credo Calcedônico, chega-se às definições mais refinadas 

dos problemas enfrentados desde o século 2 da Era Cristã, visando a resolver as 

querelas mais importantes que ainda eram objeto de disputa entre os cristãos.  Como 

afirma J. Liébaert (1966 p. 221):  “O dogma de Calcedônia aparece aos olhos do 

historiador como o ponto culminante e, por assim dizer, a conclusão de todos os 

esforços dos séculos anteriores para expressar corretamente o conteúdo da Revelação 

sobre a pessoa de Cristo.”7 Pouco tempo depois, o mundo oriental seria invadido pelo 

Islã e com ele, a ideia de um Jesus islâmico, não mais como um Deus, ou filho de Deus, 

mas apenas um homem inspirado por Deus, um dos profetas, etc. parece ter 

impressionado um grande número de orientais que ainda pensava em um Deus 

unitário e que ainda não tinham aceitado completamente a incorporação de Jesus à 

                                                

6  Declaração de Fé Calcedônia. Disponível em: 

<http://www.monergismo.com/textos/credos/declaracao_calcedonia.htm>.  

Acesso: 21 de abril de 2022. 

7 Original em Francês: “Le dogme de Chalcédoine apparaît aux yeux de l’historien comme 

l’aboutissement et, pour ainsi dire, la conclusion de tous les efforts des siècles antérieurs pour 

exprimer correctement le contenu de la Révélation sur la personne du Christ.” (Tradução nossa) 

http://www.monergismo.com/textos/credos/declaracao_calcedonia.htm


 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
58 

 

natureza divina de Deus. Segundo Rubenstein (2001 p. 259) isso talvez explicasse o 

motivo pelo qual no Oriente Médio e na África do Norte a doutrina maometana de 

Um Só Deus” entrou com tamanha facilidade e substituiu rapidamente a crença cristã 

estruturada em torno da relação Deus-Pai, Deus-Filho, Deus-Espírito Santo. 

 

2 .  A Noção de Encarnação na Idade Média  

 Nesse sentido, pode-se notar, pelo exposto até o momento, que a Teologia dos 

padres da igreja referente à encarnação vai sofrendo mudanças drásticas e entrando 

cada vez mais em discussões teológicas mais refinadas. Do ponto de vista do debate 

visto acima, as formulações de Calcedônia são mantidas sobre a natureza de Cristo – 

a união hipostática, o nascimento virginal – e nada disso se torna objeto de debate, 

pois a fórmula de Calcedônia será tomada como “definitiva” e não é problematizada 

pelos principais autores escolásticos. O debate se dá muito mais sobre detalhes da 

psicologia do Cristo, como se daria a sua relação com suas emoções, seus anseios, etc. 

 Outro ponto crucial para a escolástica no debate sobre a encarnação é o 

primado ontológico de Cristo frente à criação. A questão da primazia do Cristo tem a 

ver com o fato de ele ser o primeiro na ordem das coisas, mas sendo, ainda, Deus-

homem. Para uma compreensão primeira, podemos dizer que o primado que a fé 

cristã reconhece em Cristo é um primado de excelência, uma prioridade absoluta e 

universal na hierarquia dos seres. É um primado de ordem ontológica e não 

cronológica. O fundamento último do primado de Cristo estaria na questão quanto à 

sua divindade. Este debate será central entre os medievais do período escolástico. 

 A doutrina do primado do Cristo se inicia a partir de São Paulo, na sua carta 

aos Colossenses, em que afirma: “Ele é o princípio, o primogênito dos mortos, tendo 

em tudo a primazia” (Cl 1,18)8. Esse texto será lido pela tradição da Igreja Católica e 

gerará diversos debates, o que determinará, em grande medida, o debate teológico 

medieval. O debate realizado entre os medievais se insere dentro do quadro do 

problema da redenção e do pecado; o que, como vimos, não é o tom dado pelos Padres 

(gregos) dos primeiros séculos que coloca a questão muito mais em termos de uma 

divinização do homem do que propriamente uma questão de redenção e pecado. 

 Entre os padres latinos, a questão da primazia do Cristo se dá a partir da 

temática do pecado e da redenção, de forma que tal mentalidade harmatiocêntrica se 

torna dominante para a leitura das questões teológicas na escolástica. Como afirma 

Filho: “O problema-chave da teologia latina é estabelecer uma conexão entre o pecado 

a ser reparado e Cristo redentor” (FILHO, 2007 p. 74). Tal ênfase no caráter redentor 

                                                

8 Texto disponível em: <https://www.bibliaonline.com.br/acf/cl/1> acessado em 11 de fevereiro de 2020. 

https://www.bibliaonline.com.br/acf/cl/1


 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
59 

 

da encarnação coloca o problema do primado do Cristo dentro de uma formulação 

hipotética que pode ser assim formulada: “se Adão não tivesse pecado, o filho de Deus 

teria se encarnado?” 

 

2.1  Alexandre de Hales 
 

 Uma das primeiras respostas da escolástica para o problema da encarnação 

pode ser encontrada na obra do franciscano Alexandre de Hales (1185 – 1245) que 

marca uma das primeiras expressões de um teologar profissional franciscano no 

campo teológico acadêmico. A obra de Alexandre de Hales (1497) é conhecida como 

Summa Theologica fratis Alexandre9 na qual o autor aborda o tema de modo sistemático, 

esforçando-se para fazer uma exposição da doutrina da encarnação desvinculando-a 

do pecado do homem. A explicação de Alexandre de Hales (1497) se dá a partir da 

independência da encarnação do pecado, aduzida principalmente do princípio 

platônico e neoplatônico para explicar a existência do mundo. Deus sendo o summum 

Bonum difunde sua bondade primeiramente “ad intra” e produz as “Pessoas Divinas”, 

mas é possível também uma difusão “ad extra” que produz pessoas e coisas não 

divinas. O argumento de Alexandre de Hales (1497) visa a estabelecer o primado da 

encarnação frente às outras coisas do mundo. Entre a bondade incriada e infinita de 

Deus e as coisas criadas em finitude, existe a possibilidade de comunicação e união. 

Em Cristo, Verbo feito carne, Deus infinito se une à criatura finita.10 

 Para o Doctor Irrefragabilis11 o ser humano, pelo fato de possuir um corpo 

material, seria mais propenso a receber a união da natureza divina do que os anjos, 

pois eles não possuem corpos materiais. O fato de ser espírito e matéria dá ao homem 

uma semelhança maior com Deus do que os anjos; dessa forma, o filho de Deus se 

expressaria melhor fora da espécie divina naquilo que há de mais semelhante a Deus, 

ou seja, no ser humano feito à imagem de Deus. A proposta de Alexandre de Hales 

(1497) para a encarnação se sustenta a partir de uma teologia da criação muito refinada 

                                                

9  O texto digitalizado da obra em latim pode ser encontrado em: <https://archive.org/details/ita-bnc-

in1-00000485-001/page/n20/mode/2up>. 

 Acesso em: 11  de fevereiro de 2020. 

10 O argumento de Alexandre de Hales se dá da seguinte forma “Si ergo eius debet esse summa 

diffusio, quia est summum Bonum, convenientius est quod se diffundat in criatura; sed haec diffusio 

non potest intelligi summa nisi ipse uniatur creaturae; ergo convenit quod Deus uniatur creaturae, et 

máxime humane, sicut ostensum est. Ergo, posito quod ipsa non esset lapsa, adhuc ei uniretur 

summum Bonum.” (Summa Theologica, III, Quaest. Un., q.3, tit. 2, Opera Omnia, IV). Texto original 

disponível em:  

<https://play.google.com/books/reader?id=pjIA1PWOVaUC&hl=pt&pg=GBS.PR1>.  

Acessado em: 11 de fevereiro de 2020. 

11 O papa Alexandre IV, na bula De Fontibus Paradisi, atribui esse título a Alexandre de Hales. 

https://archive.org/details/ita-bnc-in1-00000485-001/page/n20/mode/2up
https://archive.org/details/ita-bnc-in1-00000485-001/page/n20/mode/2up
https://play.google.com/books/reader?id=pjIA1PWOVaUC&hl=pt&pg=GBS.PR1


 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
60 

 

e com um suporte antropológico sólido, marcando uma diferença muito grande da 

antropologia agostiniana que via a imagem de Deus apenas na alma e não no corpo 

humano, uma vez que, para Agostinho (muito influenciado por Platão), o corpo 

humano não seria algo de tão divino no homem, o que coloca para Agostinho a 

dificuldade para explicar o porquê de Deus ter se encarnado em uma criatura corpórea 

e não angélica. Percebe-se que Hales não pretende apresentar necessidades racionais 

da encarnação, mas somente os motivos dela, fazendo com que tal encarnação não 

dependa de modo algum do pecado, mas seja querida por Deus de maneira 

antecedente12. A questão que salta aos olhos na proposta de Alexandre é o fato de que 

a encarnação não vem fundamentada na história da Salvação, isto é, na liberdade 

divina, mas vem explicada a partir da natureza divina que deseja se comunicar. 

 

2.2  São Boaventura 
 

 São Boaventura (1217-1274) ou Doutor Seráfico (1217-1274) foi um dos autores 

medievais que mais se dedicou à questão da encarnação do Verbo. Em suas obras, 

constantemente relaciona a encarnação à redenção do homem, no entanto, sempre 

admite que Deus poderia ter salvo a humanidade por outro caminho que não fosse a 

encarnação do Filho. Como afirma: 

 

Após haver-se dito algo da Trindade de Deus, da criação do mundo e 

da corrupção do pecado, resta agora considerar brevemente e 

encarnação do Verbo, através de quem afetuou-se a salvação e a 

reparação do gênero humano, não porque Deus não pudesse salvar ou 

libertar o gênero humano de outro modo, mas porque nenhum outro 

modo era tão proporcionado e conveniente ao próprio reparador, a 

quem devia ser reparado e à obra da reparação (BOAVENTURA, 1983, 

p. 68) 

 

                                                

12  Essa tese também será defendida por João Duns Escoto (1266-1308) de forma bastante enfática contra 

a proposição tomista que se assemelhará à resposta de São Boaventura. Para João Duns Escoto e a 

chamada “escola escotista”, a questão hipotética: “se Adão não tivesse pecado, o filho de Deus teria se 

encarnado” não é analisada em si, mas o problema é encarado e respondido de maneira afirmativa, ou 

seja, para Escoto, não há uma dependência entre a encarnação e o pecado. Para o autor, Cristo foi 

querido por si mesmo, tudo foi criado por Ele, e isso o coloca como o primeiro querido e a causa final 

de toda a criação que foi criada por ele. A grande preocupação de Escoto teria sido falar de Cristo 

positivamente, fazendo vir à luz a riqueza da Graça e da Glória do Verbo encarnado, que irradia em 

toda a criação. Para uma análise das teorias escotistas, recomendamos a tese de Domingos Barbosa 

Filho (2007), já utilizada por nós nesta pesquisa.  



 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
61 

 

 Para São Boaventura (1983), por meio da criação, Deus teria colocado a alma 

humana em contato com o Verbo divino a partir do relacionamento ontológico 

creatural (Deus criador-homem criatura). No entanto, com o pecado de Adão, a divina 

sabedoria teria encontrado uma via de misericórdia por meio do verbo encarnado para 

manifestar a sua Graça. Para o teólogo, com a queda, a criatura humana se tornou 

ofuscada para a contemplação da Graça divina e, para isso, tornou-se conveniente que 

o Verbo eterno e invisível se manifestasse sob a forma material. O Verbo divino tem 

sua morada no céu, mas habitou a terra para instruir o coração dos homens. Por isso, 

o Verbo se fez carne. 

 Percebe-se uma diferença grande da proposta de São Boaventura (1983) para a 

de Alexandre de Hales (1497). Enquanto o último responde “sim” à questão (“se Adão 

não tivesse pecado, o filho de Deus teria se encarnado?”), a resposta do primeiro é um 

retumbante: “não”. A proposta de São Boaventura (1983) visa a determinar a 

conveniência da encarnação e não tanto o motivo da encarnação. O problema, para 

São Boaventura, é demonstrar que Deus ter se feito carne não é incompatível com a 

natureza divina, mas é completamente digna de Deus. “Boaventura ressalta, 

repetidamente, que se trata de reflexões que nascem depois que se conhece o fato da 

encarnação, e jamais de deduções que, partindo da análise de Deus ou do universo, 

possam exigir o fato da encarnação. Não se trata de indicar a ratio que está na base do 

próprio fato, mas de ilustrar como este fato não é repugnante com a perfeição de 

Deus.” (FILHO, 2007 p. 84) 

Algo que fica claro é que São Boaventura (1983) não está preocupado em dizer 

o “motivo” da encarnação do Verbo, mas a ratio dela. Enquanto a noção de motivo 

sinaliza algo que se moveria de um fator externo, que, no caso, não pode ser outro que 

não o próprio Deus, o segundo ratio visa a precisar o significado interior, o princípio 

íntimo que move o próprio Deus; dessa forma, tocando no fundo do problema 

encarnacional. 

 A resposta de São Boaventura coloca a necessidade de duas ordens de Salvação. 

Uma, que se daria antes do pecado, do qual o chefe direto é Deus diretamente e o 

Verbo é Deus; e outra, depois do pecado do qual o chefe é Cristo homem-Deus. Tal 

resposta do teólogo acaba por vincular a encarnação do Verbo ao pecado do homem, 

o que não deixa de ser um problema do ponto de vista teológico, algo que o Doutor 

Seráfico, com certeza, tinha ciência. 

 

 

 

 



 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
62 

 

 2.3  São Tomás de Aquino 
 

  Os problemas sobre o tema da encarnação vão receber de São Tomás de Aquino 

(1225 – 1274) uma atenção especial em diversas de suas obras, nas quais proporá uma 

saída “moderada” para o problema. 

Em sua Suma Teológica (2009), as questões 1 a 59 da parte 3 versam sobre o 

problema da encarnação, focando as questões possíveis sobre a ontologia e a 

psicologia de Cristo, e, em grande medida, confirmará o dogma calcedônico.13 A 

proposta de São Tomás tem como mote apresentar o Cristo como Salvador dos 

homens e como caminho da verdade pelo qual é possível alcançar a ressurreição e 

felicidade da vida imortal. Dessa forma, para São Tomás, é preciso que seja estudado 

o próprio Salvador, considerá-lo “em si mesmo”, o que, de fato, aponta para o mistério 

do Verbo encarnado e sua ação redentora. No prólogo de sua Suma Teológica, São 

Tomás deixa claro o seu propósito, 

 

Por essa razão, para levar a termo o trabalho teológico, depois de 

considerar o fim último da vida humana, as virtudes e os vícios, é 

necessário que nossa consideração prossiga tratando do Salvador de 

todos e dos benefícios por ele concedidos ao gênero humano. Para 

tanto, em primeiro lugar, devemos considerar o próprio Salvador; em 

segundo lugar, seus sacramentos, pelos quais alcançamos a salvação; 

em terceiro lugar, o fim da vida imortal, à qual chegamos ressuscitando 

por ele. Quanto ao primeiro tópico, apresentam-se duas considerações: 

a primeira, refere-se ao próprio mistério da Encarnação, segundo o qual 

Deus se fez homem para nossa salvação; a segunda, ao que nosso 

Salvador, isto é, o Deus encarnado, realizou e sofreu. (AQUINO, 2009 

p.55) 

 

O Doutor Angélico, ao tratar da questão da encarnação, se mostra bastante 

dependente da formulação de Santo Anselmo (1033 – 1109) em seu famoso Cur Deus 

                                                

13 Claramente a formulação de São Tomás é extremamente refinada e apenas a sua tentativa de lidar 

com o problema em 59 questões já dariam uma tese de como a noção de encarnação teria sido revisitada 

por São Tomás. Não é o nosso intuito aqui explicitar detalhadamente as teses de São Tomás de Aquino, 

o que está claramente para além do escopo deste trabalho, mas apontar que São Tomás dedica muito 

da sua energia e rigor teológico na tentativa de clarificar ainda mais a questão da encarnação, tanto que, 

para isso, dedica uma parte inteira de sua Suma Teológica à questão. O teólogo deixa clara a sua posição 

concordante com o concílio de Constantinopla na Q2.a6 (p 89 op.Cit.) ao traçar, de maneira bastante 

sucinta, o debate que aludimos entre os séculos II e V da Era Cristã. O refinamento da proposta tomista 

se dá pelas novas formulações a respeito da noção de pessoa e essência, termos caros aos debates do 

século XIII. 



 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
63 

 

Homo. São Tomás não pretende examinar uma pura hipótese sobre a encarnação, mas 

quer ilustrar a realidade da encarnação e, por isso, assume a forma hipotética colocada 

por nós: “se Adão não tivesse pecado, o filho de Deus teria se encarnado?”. A resposta 

tomasiana para o problema será próxima à resposta de São Boaventura (1983). Na 

Summa Teológica, lê-se: 
 

Sobre essa questão, há diversidade de opiniões. Alguns dizem que, 

mesmo que o homem não pecasse, o Filho de Deus teria se encarnado. 

Outros afirmam o contrário, e é com essa opinião que convém 

concordar. Tudo o que provém somente da vontade de Deus, acima 

de qualquer direito da criatura, só o conhecemos pelo ensinamento da 

Sagrada Escritura, pela qual nos é dada a conhecer a vontade divina. 

Como, porém, na Sagrada Escritura o motivo da encarnação sempre é 

posto no pecado do primeiro homem, é mais correto dizer que a obra 

da encarnação foi ordenada por Deus para remédio do pecado, de 

sorte que, não havendo pecado, não haveria encarnação. No entanto, 

o poder de Deus não está limitado a essa condição: mesmo que não 

houvesse pecado, Deus poderia encarnar-se. (STh q. 1 a. 3 in. 

AQUINO, São Tomás, 2009 p.65) 
 

O critério de São Tomás é bastante claro. Apenas as escrituras podem ser a 

baliza para responder essa questão, pois estão acima de qualquer exigência natural. 

Dessa forma, a proposta de São Tomás tenta compreender problemas da sua época 

sobre a encarnação respondendo aos calorosos debates cristológicos da escolástica, 

aprofundando temas caros do século 13 d.C, mas mantendo a base cristológica 

definida pelos pais da Igreja Cristã, fazendo mais coro à resposta de São Boaventura 

(1983) do que a exposta por Alexandre de Hales (1497).  

 

3 -  A Encarnação a Partir do Século XVII  ao  Século de Hegel 

Pelo que já foi exposto até o momento, pode-se notar que a questão da 

encarnação perpassa toda a história do cristianismo, de forma que podemos concordar 

com Hans Küng (1974) quando afirma que: “O problema de Deus é também o 

problema do homem; mas também vale o inverso: o problema do homem é o problema 

de Deus, seja para aceitá-lo ou para desfazê-lo14” (KÜNG, 1974, p.14). Essa percepção 

coloca, para nós, uma boa pista para percebermos, em grande medida, o caminho que 

                                                

14 Original em espanhol: “El problema de Dios es también el problema del hombre; pero también vale 

la inversa: el problema del hombre es el problema de Dios, sea para aceptarlo o para desecharlo.” 

(Tradução nossa) 



 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
64 

 

a questão da encarnação tomará a partir da modernidade até culminar na época de 

Hegel.       

A percepção de que a questão de Deus é a questão do homem se coloca de duas 

formas bastante distintas; se, por um lado, a encarnação de Deus revela o caráter 

divino do homem, lembremos a famosa sentença de Santo Agostinho em seu sermão 

sobre a Natividade do Senhor citado por São Tomás em sua Suma Teológica (2009 Q1 

a2, p. 62): “Deus se fez homem para que o homem fosse feito Deus”. Para outros, a 

realização da encarnação implica apenas a morte de Deus, restando apenas o homem. 

 Depois das formulações vistas até o concílio de Calcedônia (451), a cristologia 

católica navegou de maneira bastante lenta e com pouquíssimos avanços para além 

das resoluções conciliares. Cerca de dez séculos de teologia católica posterior 

refletiram e refinaram alguns pontos dos dogmas, mas com apenas algumas 

mudanças bastante peculiares que em nada alteravam as resoluções já dadas pela 

igreja. Exemplos como Escoto Erígena, Gerhor Von Reichersberg, Eckhart e Nicola de 

Cusa apontam para tentativas de reconfiguração do dogma encarnacional, mas tudo 

dentro de uma órbita sistemática já pré-fixada anteriormente. 

Até mesmo a reforma luterana focada na noção de graça e justificação, que 

marca uma nova fase no cristianismo, não parece romper com a sistematização 

católica conciliar, mas coloca o seu foco cristológico em outro movimento, girando em 

torno das questões adjacentes ao dogma definido. No entanto, a reforma significou 

um movimento no intuito de libertar o sujeito da síntese medieval entre religião cristã 

e filosofia grega, pretendendo uma restauração de um cristianismo que retorna às suas 

bases bíblicas. A teologia dos reformadores dava uma ênfase grandiosa na relação do 

homem com Deus.  

Lutero com as suas “cinco solas”15 propõe uma revitalização da relação pessoal 

com Cristo e um retorno à proposta bíblica seguida de um afastamento dos dogmas 

eclesiais. O ponto de partida de Lutero, portanto, era a figura do Cristo bíblico relatado 

no Novo Testamento. Sua preocupação central se baseava na noção do Deus 

justificador que, por meio da sua graça, trouxe salvação ao homem que morre na cruz. 

A cruz como marca da graça caracteriza o que chamamos da Theologia crucis de Lutero. 

A reforma luterana liberta o homem de uma estrutura medieval católica e o 

coloca de maneira autônoma diante do mundo e diante de Deus. Esse homem agora 

não precisa mais da mediação da igreja para ter acesso ao texto bíblico, não precisa 

                                                

15 “Cinco solas” são frases latinas que definem princípios fundamentais da Reforma Protestante em 

contradição com os ensinamentos da Igreja Católica Apostólica Romana. Os cinco solas sintetizam os 

credos teológicos básicos dos reformadores, pilares os quais creram ser essenciais da vida e prática 

cristã. Todos os cinco implicitamente rejeitam ou se contrapõem aos ensinamentos da Igreja Católica 

Apostólica Romana. São eles: Sola Fide, Sola Scriptura, Solus Christus, Sola Gratia, Soli Deo Gloria. 



 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
65 

 

mais da Igreja católica para a salvação, pois ela é dada a todo homem por meio da 

Graça divina. A proposta deu um novo fôlego ao cristianismo e às reflexões sobre a 

figura do Cristo, mas, com o passar do tempo, a orientação luterana em sua vertente 

pietista exemplificada pelo Conde Von Zinzendorf (1700-1760) foi, em grande medida, 

responsável por uma “humanização” da fé que culminaria em uma espécie de 

“moralização da religião” de forma que podemos concordar com Küng quando afirma 

que “o pietismo conduziu à ilustração.16” (KÜNG, 1974, p. 21). 

Ao mesmo tempo em que a reforma protestante propõe um novo movimento 

na teologia, não podemos nos esquecer que o século XVII marca a revolução científica, 

havendo um rompimento da visão de mundo baseado em uma física aristotélica para 

uma física newtoniana. Assim, abre-se a possibilidade de repensar questões já 

sedimentadas há anos, o que impulsiona a ciência, a filosofia e a própria teologia. 

Pensadores como Nicolau de Cusa, Pascal e Giordano Bruno seriam os primeiros a 

conceber a noção de Deus dentro do novo espírito da época, ou seja, o Deus infinito 

dos universos infinitos, sem forma, sem centro, sem bordas, desconfigurando a visão 

de Deus medieval de um Deus assentado sobre o trono com glória e a Terra, no centro 

do universo. 

O ponto onde se toca a nova ciência e a cristologia é no mundo humano, que 

durante muito tempo foi considerado como apenas um “lugar de passagem”, menos 

importante, pois o homem visaria apenas ao céu. A partir de agora, o mundo se torna 

o centro da reflexão cristológica, e a ênfase que recaía na divindade de Cristo na 

patrística e na escolástica vê agora um movimento de reação em sentido contrário. O 

novo homem da ciência se sente seguro, confia na sua racionalidade e empreende uma 

interpretação sistemática do ser, das leis da natureza — ele tem agora na matemática 

a chave para interpretar o funcionamento do mundo, de forma que o humano se torna 

cada vez mais “divino”. E não apenas o homem: podemos notar em Spinoza com seu 

panteísmo ontológico e ético uma tentativa de unificação de todas as coisas na 

substância divina, que está, em grande medida, dentro do seu Zeitgeist. A noção de 

um Deus dentro do homem vai se tornando cada vez mais forte e a noção de um Deus 

como mediador (Deus extra nos) se tornando problemática e supérflua. 

O cenário descrito por nós até agora se passa na Europa, mas em países como 

Inglaterra de Hobbes, Locke e Hume, a questão cristológica claramente havia perdido 

sua importância, pois o debate se dá em torno das questões do Estado e os limites da 

ciência moderna de Newton, o que facilmente culmina em um deísmo. Na França, o 

que se percebe é um rápido trânsito para um ateísmo materialista tais como a proposta 

                                                

16 Original em espanhol: “El pietismo derivó hacia la ilustración”. (Tradução nossa) 



 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
66 

 

de Diderot, D’Holbach, Helvetius. O homem-Deus é facilmente descartado e o debate 

se dá em torno da problemática do homem-máquina. A questão cristológica se dará 

com força na Alemanha, onde se proporá uma proteção da fé cristã dando-lhe uma 

fundamentação racional. A Teodiceia de Leibniz é extremamente marcante nesse 

movimento, assim como a obra de Wolff que se tornou, em grande medida, uma 

referência 

No século XVIII, uma forte onda de ataques aos dogmas tomou lugar a partir 

de um grupo chamado de “neólogos”, tais como J.F.W. Jeremias, Fr. Nicolai que 

tinham uma proposta de aderir a algum dogma específico e atacar outros em nome de 

uma busca de um núcleo duro da revelação cristã, que na visão desse grupo, seria uma 

religião racional, fundada em Deus, com liberdade moral, e imortalidade. Aspectos 

que antes eram importantes para a igreja, tais como a virgindade de Maria ou a 

divindade do Cristo, tornam-se supérfluas nesse momento, pois o que importava era 

apenas uma prática devota para uma vida melhor. O homem ilustrado não sente a 

necessidade dessa “ontologia cristã”, e alguns conceitos como “pecado original” 

resultavam em empecilhos para uma aspiração moral.17  

A religião, a partir desse momento, é vista não mais como uma defesa dos 

dogmas, mas a teologia da ilustração alemã luta agora contra todo tipo de 

obscurantismo e foca a sua ação na prática moral do homem — que tem uma 

consciência inata de Deus e por isso é capaz de agir em liberdade e é segundo sua 

vontade e dignidade que se encaminha para a aquisição da perfeição moral que 

fomenta, em grande medida, a nobreza humana. O homem por natureza bom (na 

esteira de Rousseau) e as virtudes morais como critério para a felicidade do indivíduo 

vão caracterizar tal teologia da ilustração. A revelação de Deus como complemento da 

razão e a religião cristã como a mais vantajosa de todas as religiões. A figura de Jesus 

não tem ênfase agora na defesa dele como “Cristo divino enviado por Deus”, mas 

muito mais como um sábio mestre da moral que propõe uma vida natural e conforme 

a razão. 

Esta teologia será a tônica desse novo homem ilustrado, e neste sentido, há toda 

uma preocupação em desfazer a religião de seu caráter mágico. Surgia-se uma 

concepção pragmática da história e consequentemente, uma nova visão sobre o 

próprio cristianismo primitivo. O desejo dos humanistas de entender a literatura em 

                                                

17 Neste mesmo contexto do século XVIII, na França, Rousseau já falava de um “deus que morreu” em 

seu Emílio, o que aponta para um Zeitgeist europeu que vai se configurando em diversos países. 

Rousseau, já dando conta das supostas contradições dos evangelhos, propõe passos em direção à uma 

religião natural aceita apenas pela razão, uma espécie de “religião civil” necessária para um estado 

tolerante que convive com diversas tradições diferentes. Cf. ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emílio: Ou Da 

educação. Tradução de Sérgio Milliet. 3ª Edição. Bertrand Brasil. 1995 p. 359 



 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
67 

 

seu sentido original conduz rapidamente a uma hermenêutica filológica que 

desemboca em uma hermenêutica teológica do texto bíblico dentro do espírito dos 

reformadores, mas os superando. Enquanto a tônica dos reformadores havia sido a 

aposta em uma “unidade completa do texto”, a nova hermenêutica teológica tem em 

vista compreender o texto bíblico em seu sentido específico, sem interferência dos 

dogmas. Essa exegese ilustrada se voltará para o hebraico e o grego bíblico e proporá 

uma crítica ilustrada ao texto. Guiados pelo espírito científico da época, a teologia 

protestante do período assume essa postura. Aqui já fica fácil perceber como esse 

cenário impacta diretamente na questão dogmática e principalmente sobre o dogma 

da encarnação. A querela a ser resolvida neste momento não é mais uma luta contra a 

igreja católica assumida pelo protestantismo nos séculos XVI e XVII, mas uma 

tentativa de evidenciar o caráter histórico sobre a vida de Jesus. Tal interesse tinha 

como objetivo buscar, no Jesus da história, um lutador contra os dogmas. 

Um grande nome desse período é Johann Salomo Semler (1725-1791), o mais 

importante dos “neólogos” que escreveu o Tratado sobre a investigação livre do Cânon 

(1771-1775) no qual pretende compreender a Bíblia de maneira não dogmática, 

analisando individualmente cada texto e não partindo do pressuposto protestante de 

uma unidade textual anterior. Dessa forma, a proposta de Semler tem em mente 

recompor o cânone bíblico não mais assumindo a igualdade entre revelação e 

Escrituras sagradas, além de propor uma eliminação de todo caráter sobrenatural do 

texto, ficando apenas com aquilo que tem valor para uma ação moral e a parte histórica 

do cristianismo primitivo; uma antecipação da Religião nos limites da pura razão de 

Kant. No entanto, Semler se colocou em defesa da religião da Igreja, combatendo a 

proposta de Reimarus. 

Outro nome importante é o de Hermann Samuel Reimarus (1694-1768), 

sugerindo que a religião deveria ser vivida em busca da perfeição moral, sem a 

necessidade de uma revelação sobrenatural. Reimarus se propôs a estudar as fontes 

bíblicas e ao descobrir, na sua concepção, diversas contradições nas fontes dos textos 

bíblicos e interpretações humanas nas formulações dos apóstolos, recomenda a 

moralidade como mote para a vida religiosa. Para Reimarus, Jesus havia sido apenas 

um profeta judeu e a propagação dos apóstolos após a sua morte seria apenas uma 

interpretação tardia de ditos de Jesus. 

Esses dois nomes, aliados ao nome de Lessing como um dos principais 

divulgadores das obras de Reimarus, marcam esse movimento do século XVIII na 

Alemanha frente ao cristianismo, que claramente não estava preparado para uma 

crítica da ciência histórica, exegética e hermenêutica como proposta por esse 

momento. Esse ciclo revolucionário em relação ao cristianismo tornaram os dogmas 



 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
68 

 

cristãos formulações meramente temporais, a inspiração divina se convertia em razão 

humana, o evangelho, uma propagação de uma mensagem interpretada por 

discípulos focada numa moralidade, e o homem-Deus Jesus Cristo, apenas um mestre 

da sabedoria que viveu no século I d.C. 

O que podemos perceber é que este período pós-reforma protestante até o 

século XVIII marca um momento importante para a teologia e para todas as outras 

áreas do conhecimento, pois um novo olhar sobre o mundo é lançado e, 

consequentemente, um novo olhar sobre a história do próprio cristianismo que pode 

ser visto como retrocesso que acaba com a cristologia ou como avanço. Como afirma 

Küng, “enquanto para alguns o caminho conduzido da cristologia clássica, passando 

pela cristologia deísta até uma cristologia ateia, para outros, o novo sentido histórico 

e humanitário criou os pressupostos necessários para uma cristologia nova e maior.”18 

(KÜNG 1974 p. 37) 

 

4. Conclusão 
 

Após traçarmos de maneira panorâmica o problema em torno da kenosis a partir 

do século IV d.C, sua formulação pela história da teologia cristã e a sua reconfiguração 

na idade moderna, podemos perceber que o tema da encarnação é caríssimo à teologia 

cristã e no contexto de Hegel toma novo fôlego, de forma que o filósofo alemão terá 

que lidar com o problema do ponto de vista teológico, assim como do ponto de vista 

filosófico. 

Neste cenário traçado por nós, podemos perceber como se torna extremamente 

complicada a questão da encarnação no período de Hegel e como o tema vai 

desembocando em novas dimensões que não eram consideradas quando da 

formulação e consolidação do problema no credo calcedônico. O fato de tal problema 

ser constantemente revisto evidencia, para nós, a sua importância dentro da religião 

cristã, e consequentemente dentro do próprio ocidente que se funda sobre bases 

cristãs.  

 

 

 

 

 

                                                

18 Original em Espanhol: “Mientras para unos el caminno condujo desde la cristología clásica a través 

de la cristología dísta hasta una cristología atea, para otros el nuevo sentido histórico y humanitario ha 

creado los presupuestos necesarios en orden a una cristología nueva y de mayores dimensiones”. 

(Tradução nossa) 



 

 

 Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 
 

Veliq, Fabiano. Panorama sobre o conceito de encarnação: do século IV d.C. ao XVIII 
69 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALEXANDRE DE HALES. Summa Theologica. III, Quaest. Un., q.3, tit. 2, Opera  

Omnia, IV.  Disponível em: https://play.google.com/books/reader?id=pjIA1PW 

 OVaUC&hl=p t&pg=GBS.PR1.  Acesso em: 11 fev. 2020. 

 

AQUINO, S. T. Suma Teológica. Volume VIII. Questões 1-59. São Paulo: Edições 

 Loyola, 2009. 2.ª ed. 

 

ATANÁSIO. Contra os pagãos; A encarnação do Verbo; Apologia ao imperador 

 Constâncio; Apologia de sua fuga; Vida e conduta de S. Antão. Tradução de 

 Orlando Tiago Loja Rodrigues Mendes. São Paulo: Paulus, 2002. (Coleção  

Patrística, v. 18) 

 

BÍBLIA SAGRADA. Tradução de João Ferreira de Almeida. São Paulo:  

 Editora Vida, 1999. 

 

FILHO, D. B. A vontade salvífica e predestinante de Deus e a questão do 

 cristocentrismo: um estudo sobre a doutrina de João Duns Escoto e seus ecos na 

 teologia  

contemporânea. Roma: Editrice Pontificia Università Gregoriana, 2007.  

Tesi Gregoriana, Série Teologia, v. 155. 

 

LIÉBAERT, J. L’Incarnation. Des origines au concile de Chalcédoine: Histoire des 

 dogmes. Tome III. Paris: Les Éditions du Cerf, 1966. 

 

KÜNG, H. La encarnación de Dios: Introducción al pensamiento teológico de Hegel 

 como prolegómenos para una cristologia futura. Barcelona: Editorial Herder, 1974. 

 

ROUSSEAU, J.-J. Emílio: ou da educação. Tradução de Sérgio Milliet. 3.ª ed. São 

 Paulo: Bertrand Brasil, 1995. 

  

RUBENSTEIN, R. E. Quando Jesus se tornou Deus: a luta épica sobre a divindade de 

 Cristo nos últimos dias de Roma. Tradução de Marija C. Mendes. Rio de Janeiro: 

 Fisus, 2001. 

 

SÃO BOAVENTURA. Obras Escolhidas. Tradução de L. A. de Boni, J. Jerkovié  

e F. Saturnino Schneider. Caxias do Sul: Editora da Universidade de Caxias  

do Sul, 1983. (Coleção Suma, 12). Edição bilíngue: português-latim. 

 

SESBOÜÉ, B., SJ. Traité de l’Incarnation. Montée de Fouvière, Cédex: Lyon, 

 1968–1969. 



 

 

  
https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal 
 

Câmeras e Corpos: Heidegger, Cavell e  o Anseio de 

Ver Tecnológico 
 

Igor Costa do Nascimento  

Universidade Federal do Rio Grande do Sul - UFRGS. 

  https://orcid.org/0000-0002-3673-0799  

  https://lattes.cnpq.br/3293431213324147  

       prof.igornascim@gmail.com 

 

Resumo  
 

Seguindo os passos de Heidegger e Cavell, o texto pretende explorar como os avanços 

tecnológicos desenvolveram novas relações dos sujeitos com as imagens. Em 

particular, será argumentado que temos um anseio por ver – tomamos a visão como o 

sentido primordial, de modo a deixar de lado outras formas de nos relacionarmos com 

o mundo senão através do contato visual enquanto uma forma de consumo. Para 

elaborar essa perspectiva, serão analisadas partes do filme Homens, mulheres e filhos e 

como dos personagens centrais tem seu desenvolvimento afetado pelo consumo de 

imagens. 
 

Palavras-Chave: Heidegger; Cavell; Tecnologia; Fotografia; Filosofia do cinema. 
 

Abstract 
 

Following in the footsteps of Heidegger and Cavell, this text aims to explore how 

technological advancements have developed new relationships between individuals 

and images. In particular, it will be argued that we have a yearning to see – we take 

sight as the primary sense, thus neglecting other ways of relating to the world except 

through visual contact as a form of consumption. To elaborate on this perspective, 

parts of the film Men, Women & Children will be analyzed, and how the central 

characters have their development affected by the consumption of images. 
 

Keywords: Heidegger; Cavell; Technology; Photography; Philosophy of cinema. 

 

https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal
https://orcid.org/0000-0002-3673-0799
https://lattes.cnpq.br/3293431213324147
mailto:prof.igornascim@gmail.com


Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

71 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

Introdução 

 

I've been looking so long at these pictures of you 

That I almost believe that they're real 

I've been living so long with my pictures of you 

That I almost believe that the pictures are all I can feel. 

– The Cure, “Pictures of You”1 

 

 

 Muitos dos principais debates atuais sobre tecnologia se dão em termos que 

envolvem a visão: tanto sobre aquilo que é mostrado através dos novos aparelhos, 

como os celulares e computadores, até aquilo que essas e outras ferramentas 

conseguem enxergar das nossas vidas, em seus registros online e offline. As formas de 

integração social, por exemplo, reformularam radicalmente as distinções anteriores de 

público e privado, ainda sem lhes dar um contorno claro (THIBES, 2013, p. 23), levando 

mesmo a um questionamento da própria existência dessas fronteiras. Mais que isso, as 

imagens agora são um dos principais pontos de discussão, sendo também o principal 

veículo das redes sociais. Cada vez mais, experienciamos uma proeminência das 

imagens sobre a realidade, o que alguns autores chamaram de hiper-realidade 

(TECHIO, 20222, p. 101). Essas mudanças possuem implicações morais, políticas e 

existenciais, já que incidem na própria maneira que sujeitos concebem a si mesmos e 

aos outros. Como diz Sunstein: 

 

Na medida em que as redes sociais nos permitem criar nossos próprios 

feeds e, essencialmente, viver neles, elas criam problemas sérios. E na 

medida em que os provedores conseguem criar algo como experiências 

personalizadas ou comunidades fechadas para cada um de nós, ou 

para nossos tópicos favoritos e grupos preferidos, devemos ficar 

atentos. O isolamento e a personalização são soluções para alguns 

problemas reais, mas também disseminam informações falsas e 

promovem a polarização e a fragmentação. (SUNSTEIN, 2017, p. 5) 
 

Tal relação se complexifica na medida em que não só temos de lidar com 

exemplos de manipulação de imagem, como as imagens formadas por Inteligências 

Artificiais generativas, deepfakes e photoshop, mas também imagens reais podem ser 

tiradas de contexto. Os estudos sobre esses diversos fenômenos ainda estão se 

                                                
1 Em tradução livre: “Tenho olhado para essas suas fotos por tanto tempo / Que quase acredito 

que elas são reais / Tenho vivido por tanto tempo com minhas fotos suas / Que quase acredito 

que as fotos são tudo o que posso sentir”. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

72 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

atualizando, tentando acompanhar os avanços tecnológicos, mas precisamos explorar 

melhor por quais motivos temos essa tendência a priorizar imagens e quais os efeitos 

de uma cultura digital centrada nela, em particular, que tipo de consequências isso 

pode trazer para fora das telas. 

 No presente texto, será chamada atenção para o fenômeno – ou conjunto de 

fenômenos – que chamarei de nosso anseio de ver. Para articular tal ideia, serão trazidos 

à tona os diagnósticos de Martin Heidegger e de Stanley Cavell sobre a modernidade 

e a questão da visão. No primeiro, como o sentido que teve a primazia metafísica e 

epistêmica na história de nossa percepção do mundo, culminando numa 

supervalorização da imagem no que o autor chama de Era Técnica. No segundo autor, 

leitor do primeiro, tal questão é explorada tanto com conexões diretas com o ceticismo 

moderno quanto, também, com o cinema e a importância das artes visuais ao longo do 

século XX. Resumidamente, o argumento central é que a formação histórica de uma 

divisão entre sujeitos de conhecimento e objetos a serem conhecidos, na modernidade, 

gerou uma objetificação do mundo, fazendo do mundo um produto para ser consumido 

pela visão. Tecnologias recentes de reprodução de imagem reforçam esse cenário. O 

perigo disso, por sua vez, é que acabamos por gerar tal objetificação também das 

pessoas – dos outros e de nós mesmos. Será argumentado que esse produto muitas 

vezes se dá através de um consumo ótico: nós temos um desejo por ver, ter acesso visual 

a certas imagens, nisso fazendo do mundo e dos outros um produto. As duas primeiras 

seções do texto se ocupam de uma retomada desses autores visando destacar as 

maneiras que a relação entre modernidade e imagem se desenrolou entre eles. Nesse 

sentido, tentamos dar continuidade aos passos de Techio (2022, pp. 100-101) em insistir 

não só na conexão da filosofia de Heidegger com a de Cavell, mas também tomar 

ambos como autores valiosos para compreender os tempos atuais.  

 Na próxima seção, tentamos retomar as intuições recolhidas ao longo do texto 

comentando o filme Homens, mulheres e filhos (título original Men, Women & Children, 

dirigido por Jason Reitman, 2014). Uma das narrativas do filme envolve o 

relacionamento de Chris e Hannah. Enquanto o rapaz passa boa parte do tempo 

consumindo pornografia digital, a jovem é uma espécie de modelo erótica, com apoio 

de sua mãe. Um assume papel de consumidor, a outra o de produto, assim 

exemplificando maneiras que a imersão tecnológica pode nos tornar objetos através 

das imagens. Que a relação entre eles possui problemas oriundos de seu uso de espaço 

imagéticos online nos ajuda a desenvolver o diagnóstico geral de que temos um anseio 

específico por imagem, sendo ele também perigoso para nossas relações com nossos 

corpos e os de outros. Em termos cavellianos, somos confrontados com dificuldades 

de reconhecimento, como elaborado ao longo do texto. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

73 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

Na conclusão, retomo os passos e insisto numa perspectiva positiva apesar dos 

perigos da tecnologia: ainda que estejamos permeados pela tecnologia, a arte – e junto 

dela a crítica filosófica – é uma ferramenta valiosa por nos chamar atenção para tais 

perigos, instigando-nos a valorizar o reconhecimento entre sujeitos. Nisso, sigo outra 

intuição de Techio, mas com um foco menor na concepção de vida cotidiana, atentando 

mais para a relação entre indivíduos mediados pela tecnologia. 

 

1. Heidegger: Era Tecnológica 
 

Um ponto inicial interessante para compreendermos a avaliação de Heidegger 

sobre a tecnologia e seu papel em nossos tempos é o texto “O tempo da imagem de 

mundo” (original de 1938). Para Heidegger, “um esforço para abstrair problemas 

filosóficos e formas de razão de sua história irão compreender mal o passado filosófico 

e, mais importante, obscurecer a tarefa contemporânea central – aquele de responder 

tensões e crises de nossa era” (WRATHALL, 2000, p. 12). O filosofar, bem  como o ser 

humano, são eminentemente históricos. 

 Aqui, vale também ressaltar a distinção de Heidegger entre ser e ente. O 

segundo designa tudo que é, tudo que existe, aquelas coisas que entendemos como 

existentes. O primeiro, por outro lado, é o horizonte de compreensão do ente, 

ressaltando nossa relação com ele e nossa maneira de percebê-lo. Assim, há aqui uma 

relação de velamento e desvelamento. Fenomenologicamente, ao conhecermos um 

aspecto de um certo ente, ocultamos os demais: se entendo um ente sob a química, a 

biologia ou a história, faço um recorte do que investigo nesse ente. Já ser se dá sempre 

numa compreensão de ser, ou seja, é o horizonte de interpretação dentro do qual se 

situam os entes. O termo indica a multiplicidade de sentidos possíveis de se interpretar 

o ente, sendo necessário o horizonte do ser para acessar o ente. Para Heidegger, 

podemos compreender os diferentes momentos do pensamento ocidental como 

constituídos de: 1) Pensamento Antigo, que toma o Ser como ligado à ideia de ente 

fundador (forma platônica, substância aristotélica etc.); 2) Pensamento Medieval, que 

por sua vez via o Deus cristão como ente fundador; 3) Pensamento Moderno, marcado 

pela divisão entre sujeitos e objetos – assim, fazendo do ser uma representação; 4) 

Pensamento Contemporâneo (mais tarde, entendido como Era Técnica), que 

radicalizava a separação entre sujeito e objeto para fazer com que tudo fosse mediado 

pelas tecnologias humanas.  

Vale observar com mais calma o momento (3): na modernidade, por exemplo 

com Descartes, é estabelecida a divisão entre sujeito pensante (grosso modo, nós e Deus) 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

74 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

e em objetos sem pensamento (utensílios, lugares, quiçá animais).2 Assim, nossa 

relação de ser se torna uma de representação. Na sequência, a era contemporânea vai 

além ao pensar a relação de sujeitos e objetos ao extremo, tornando ser como recurso 

–  algo constantemente disponível e pensado para ser utilizado. O essencial da relação 

sujeito e objeto, marca do pensamento moderno do ser, é transmitido para a Era 

Técnica através de nossas tecnologias e pensamento utilitário (isto é, técnico) do 

mundo. Assim: 

 

A técnica de máquinas é ela mesma uma transformação autónoma da 

prática, de tal modo que é esta que exige o emprego da ciência natural 

matemática. A técnica de máquinas permanece o rebento até agora 

mais visível da essência da técnica moderna, a qual é idêntica à 

essência da metafisica moderna. (HEIDEGGER, 2002, p. 97) 

 

Por exemplo, não pensamos mais objetos naturais como parte de nosso mundo, da 

ordem cósmica e assim por diante, mas os pensamos como fontes de recursos sobre os 

quais podemos trabalhar (o rio não é mais a casa das ninfas, mas é a força para uma 

represa elétrica – exemplo que será reforçado adiante com o caso do moinho). Tudo 

tendo valor instrumental, o que para Heidegger significa que tudo se esvazia de valor.  

 A Era Técnica só foi possível por ser antecedida pela Era moderna, do ser como 

representação. Ora, nela se destaca que o ser humano é sujeito e o que lhe é externo, o 

mundo, se torna representação: o mundo se torna uma imagem. O “eu” é pensado em 

foco, como a pura substância que representa o mundo – “o ser do ente é procurado e 

encontrado no estar-representado [Votgestelltheit] do ente” (HEIDEGGER, 2002, p. 

113). Isto se radicaliza no momento subsequente, levando ao extremo a relação sujeito 

e objeto até tornar este em recursos. Assim, podemos ver esta quarta Era como a da 

Imagem do/no Mundo, uma vez que o mundo é concebido como imagem; os aspectos 

místicos e profundos do ser, encontrados noutras Eras, ficam em segundo plano, ou 

nem são considerados. Só é valiosa a obtenção da imagem, a tentativa de objetificação 

através de representar as coisas. Resta, assim, que “O processo fundamental da 

modernidade é a conquista do mundo como imagem” (ibidem, 117). As consequências 

disso parecem ser que fazemos do mundo uma representação sem propriamente o 

habitarmos. 

Podemos expandir esse diagnóstico com outro texto de Heidegger, “A Questão 

da Técnica” (original de 1953). Como visto acima, a Era Técnica ressalta o caráter de 

                                                
2 Para mais da crítica de Heidegger a Descartes, ver Ser e Tempo, §18, em especial, Heidegger, 

2012a, p. 283. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

75 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

imagem e de recurso do mundo, assim marcando uma perseguição de fins por certos 

meios – é a Era da instrumentalidade, é sua essência – fazemos das coisas meios para 

produzir certas coisas. Vale reforçar como, para Heidegger, nossa maneira de produzir 

com a natureza e de lidar com ela permite o desvelamento de que tipo de ser este ente 

é (HEIDEGGER, 2012b, p 17). É justamente nossa relação de produção e uso que é 

refinada e extrema na técnica moderna: agora o descobrimento é a exploração do 

espaço natural, nossa atitude de fazer o mundo de recurso. Atualmente, não existimos 

com a natureza. Antes, dispomos da natureza numa rede de relações complexas de 

técnica. Assim, ainda envolve certo descobrimento, certa relação com a verdade do 

nosso ser, mas de forma nociva (ibidem, p 19). Temos mais conhecimentos, mas só de 

um tipo (representacional e cientificista), e pagando por ele o preço de nossa vida e de 

uma relação mais saudável com a natureza e uns com os outros. Explico melhor 

adiante. 

 Para Heidegger, a essência da técnica é a ideia de tomarmos o mundo (e nós 

mesmos) como disponibilidade para nossas empresas. Levamos isso aos extremos, 

explorando o todo do mundo quanto podemos e de forma não antes vista – “o trabalho 

camponês não provoca e desafia o solo agrícola” (HEIDEGGER, 2012b, p 19), ao menos 

não como o trabalho das grandes máquinas. Este apelo pela exploração nos faz pensar 

sempre na possível transformação da natureza em produção técnica. Podemos resumir 

o diagnóstico heideggeriano da seguinte maneira, explicando melhor a ideia de 

“recurso”: 

O termo que Heidegger usa para descrever a forma como os objetos 

surgirão e serão experimentados em um mundo puramente 

tecnológico é “recurso” – com o qual ele entende entidades que são 

removidas de suas condições e contextos naturais e reorganizadas de 

forma a serem completamente disponíveis, flexíveis, intercambiáveis 

e prontas para serem empregadas de inúmeras maneiras. Se tudo o que 

encontrarmos forem recursos, Heidegger teme que nossas vidas e 

todas as coisas com as quais lidamos percam seu peso ou importância. 

Tudo se tornará igualmente trivial, igualmente desprovido de 

bondade, retidão e valor. [...] (DREYFUS, 2005, p. 13) 

 

Haveria, para Heidegger, alguma escapatória deste avanço tecnológico 

instrumental que tudo reduz a imagens? Uma “salvação” sugerida pelo autor é a arte, 

pensada não como relação estética,3 e sim como uma maneira de ser, isto é, pensada 

                                                
3 Em A Origem da Obra de Arte (original de 1950, reeditado e expandido em 1960), Heidegger 

apresenta a avaliação estética conforme compreendida pela modernidade como ainda outro 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

76 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

como nossa relação fundamental e não utilitária para com o mundo. Por exemplo, para 

o filósofo, a arte grega tinha a marca distintiva de descobrir o mundo, de permitir um 

contato não objetificante com o ser. Em seus termos, “Era um des-encobrir-se único 

numa multiplicidade de desdobramentos. A arte era piedade,  promos, isto é, integrada 

na regência da preservação da verdade” (HEIDEGGER, 2012b, p. 36). Outra é o 

desapego para com a técnica.4 Pretendo voltar, entretanto, para essa primeira via de 

salvação pela arte no restante do escrito. Para isso, damos um passo complementar 

com a filosofia do cinema de Stanley Cavell. 

 

2. Cavell e o Ceticismo 
  

 Um dos temas centrais do pensamento de Cavell é oriundo de sua leitura de 

Wittgenstein: para Cavell, a obra Investigações filosóficas se volta não para uma 

refutação do ceticismo, mas sim para uma forma de diagnóstico. Vamos do começo: 

para Cavell, o ceticismo moderno é marcado por ser uma posição epistemológica na 

qual o próprio conhecimento é colocado em dúvida. Diferente do ceticismo antigo, que 

era uma via para a felicidade e tranquilidade através da suspensão dos juízos, o 

ceticismo moderno se distingue como uma posição filosófica-científica na qual é 

defendida a impossibilidade – ou impropriedade – do saber humano. Resumidamente, 

diante de qualquer evidência ou argumento, o cético diria que duvida. O ponto 

máximo disso é ilustrado pela dúvida sistemática de Descartes, em particular o 

argumento do gênio maligno, no qual se supõe que a existência de um espírito do mal 

muito engenhoso poderia, a princípio, nos enganar acerca da existência de todo o 

mundo físico. Esse gênio poderia nos convencer de que existem coisas físicas quando 

não é o caso, que outras pessoas são pessoas enquanto na verdade são todas autômatos 

sem vida interna etc. 

 Desde então, muitas respostas diferentes foram dadas para o ceticismo, 

geralmente guiadas por um desejo de plenamente refutá-lo. O próprio Descartes o faz 

                                                

fruto da relação sujeito-objeto, explicada no corpo do texto. Antes, retomando aspectos que 

toma como centrais da arte Antiga, o autor sugere que a arte deveria ser compreendida e 

vivida enquanto parte de nossa cultura e momento histórico, reveladora de nossa 

compreensão de ser. O templo grego, nestes termos, era parte da rede de crenças de todo um 

povo, constituindo seu mundo – para nós, o mesmo templo poderia ser analisado só em termos 

de gosto estético (Heidegger, 2002, p. 75-6). Reforçado em Questão da Técnica: “As artes não 

provinham do artístico. As obras de arte não provocavam prazer estético” (Heidegger, 2012b, 

p 36), sendo antes parte da própria existência Antiga. 
4 O próprio Heidegger acabou indo para esta segunda opção, vivendo próximo da Floresta 

Negra e valorizando o isolamento para sua prática filosófica (Grunenberg, 2019, pp. 103-5). 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

77 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

nas meditações seguintes, postulando uma certeza metafísica do eu (o argumento do 

cogito) e reconstruindo o edifício do conhecimento através de um argumento 

ontológico da existência de Deus e da alma. Podemos identificar o ponto do cogito 

como uma alteração do ceticismo: Descartes escapa do ceticismo global (não sei se 

coisa alguma existe) para uma forma de solipsismo (só tenho a garantia de que eu 

existo) – solipsismo a partir do qual vai reconstruir nossas certezas e saberes 

cotidianos. A reação de Wittgenstein nas Investigações filosóficas é bem diferente de uma 

resposta assim: entre §§243-315, Wittgenstein trabalha com a ideia de uma linguagem 

privada. Basicamente, o caminho trilhado nestes parágrafos é questionar a 

possibilidade de que nossos pronunciamentos ordinários, nosso uso de palavras em 

situações cotidianas, pode ser desconectado do sentido comum que estas palavras 

possuem em nossas comunidades linguísticas. O cético parece se esquecer disso, 

buscando critérios adicionais ou mais certos onde há, de fundo, acordo linguístico. 

Mas como Wittgenstein lembra, estar em concordância na língua “não é uma 

concordância de opiniões mas de forma de vida” (IF, §241).5 

 Digamos que o cético anuncie “só sei que eu sinto dor, a manifestação de dor 

nos outros é um processo mecânico feito para me enganar”. O que Wittgenstein 

questiona em suas observações é que tal uso de dor acaba por se pretender privado: a 

pessoa acha estar usando a palavra “dor” (bem como demais sensações) como se só 

fosse aplicável para si própria, como se só tivesse sentido para si. O que o cético 

esquece é que tal palavra, bem como o comportamento ao redor dela, é oriunda de 

nossa comunidade linguística. A função de pronunciar “eu sinto dor” substitui o grito 

da criança na medida em que comunica a presença da dor. Embora alguns intérpretes 

tenham entendido o acima como uma refutação do ceticismo, a leitura de Cavell é 

diferente: para o filósofo estadunidense, Wittgenstein não está mostrando que o 

ceticismo está errado, mas antes que ele é impróprio enquanto questão epistemológica. 

Apesar dessa impropriedade, porém, o ceticismo ainda revelaria algo de muito 

importante: há uma verdade do ceticismo. Falando sobre o acordo que Wittgenstein 

menciona, Cavell observa que  

A ideia de acordo aqui não é a de chegar a um consenso em uma 

ocasião específica, mas sim a de estar em concordância constante, em 

harmonia, como tons, melodias, relógios, balanças ou colunas de 

números. [...] que eles [os grupos humanos] se expressam mutuamente 

em relação a ela [sua língua], estão em perfeita sintonia do início ao 

fim. (CAVELL, 1979a, p. 32) 

                                                
5 Para as Investigações, utilizei a tradução de João José R. L. de Almeida (2014). 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

78 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

 

Ordinariamente, em condições normais para pessoas normais, há um acordo entre 

nossas palavras e seus usos. Mais do que isso, há uma harmonia, uma afinação comum 

entre nossos juízos que permitem a concordância linguística. Diante disso, o cético 

parece dizer “mas não existe nada mais para garantir nosso conhecimento?”, ao que 

muitos filósofos tentaram responder de forma a comprovar a existência deste algo 

mais. Entretanto, 

 

Em vez de provar que o cético está errado, uma compreensão correta 

dos critérios demonstra que o ceticismo é irrefutável. Como os critérios 

são inerentemente humanos, naturais para nós em virtude da forma 

como concordamos na linguagem, mas não alinhados metafisicamente 

com nada na natureza das coisas, o ceticismo, a rejeição dos critérios, é 

uma possibilidade permanente para os seres humanos. Para Cavell, o 

que isso deveria nos ensinar é que nossa relação com o mundo e com 

os outros nele não deve ser vista primária (ou exclusivamente) como 

conhecimento, onde conhecimento é entendido como certeza; em vez 

disso, a aplicação de critérios é algo pelo qual nós mesmos devemos 

ser eternamente responsáveis.  (HAMMER, 2002, p. 32) 

 

Assim, Cavell responderia que não, não há algo mais. O conhecimento humano 

é limitado, e há, sim, uma fragilidade inerente em nossas ligações e possibilidades de 

conhecimento. Entretanto, isso não significa que se trate de limitações.. Nossos 

critérios linguísticos são limites em termos de conhecimento, mas conhecimento 

humano se constitui dessa forma – e não se segue daí que não possamos conhecer o 

mundo ou a nós mesmos nele  (Kane e Rothman, 2000, p. 68) Em parte, o caso é que o 

mundo e as pessoas não estão aí para serem absolutamente conhecidos. Devemos 

aceitar o mundo e reconhecer as pessoas, para Cavell.  

Diferente de conhecer, reconhecer possui a ideia de agirmos sobre aquilo que 

sabemos. Posso questionar se outra pessoa realmente está com dor ou não, mas 

reconhecer sua dor envolve tomar certa atitude para com esta pessoa e para com sua 

dor. Vale notar como o oposto de reconhecer não é ignorar ou desconhecer outra 

pessoa. Antes, é “evitar” o outro (Cavell, 1979a, p. 389). Falhar em reconhecer outra 

pessoa é, no fim das contas, evitar de reconhecer nossas responsabilidades e 

comprometimentos com outro membro de nossa comunidade, tanto da linguística no 

caso do filósofo cético, como da humanidade como um todo em nosso dia a dia.  

 

Falar sensatamente sobre ver, tratar ou considerar pessoas como 

pessoas – ou sobre ver, tratar ou considerar um corpo (humano) como 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

79 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

expressão de uma alma (humana) – pressupõe, da mesma forma, que 

existe alguma maneira concorrente pela qual as pessoas – ou os corpos 

– podem ser vistos, tratados ou considerados. Muitas pessoas, e alguns 

filósofos, criticam o ato de tratar os outros, ou de considerá-los, como 

coisas. (CAVELL, 1979a, p. 372) 

 

 Desta maneira, o ceticismo é profundamente verdadeiro por nos revelar essas 

fragilidades, inerentes à forma humana de conhecer e de habitar o mundo. A 

linguagem e o sentido seriam humanos, demasiado humanos. Ademais, tal crítica 

pode nos indicar um risco constante de tomarmos outras pessoas como meras coisas, 

negando a atribuição de mente (alma) aos seus corpos. O ceticismo, à sua maneira, é 

de profundo valor moral e político ao nos mostrar que muitas vezes não reconhecemos 

tampouco somos reconhecidos. 

 Essa interpretação da verdade do ceticismo é uma questão recorrente na obra 

de Cavell. Para nossos objetivos, vale retomar a maneira que ele a introduz em seu 

livro sobre cinema, The World Viewed (original de 1971, cito a versão expandida de 

1979). Esse livro pretende desenvolver uma ontologia do cinema através de 

observações linguísticas sobre como falamos de filmes, de fotografia e qual nossa 

relação com estas mídias. Há um paralelo interessante que o próprio Cavell observa, a 

saber, que o título de seu livro ecoa um texto de Heidegger 

 

Quando tomei conhecimento de um ensaio de Heidegger intitulado “O 

tempo da imagem de mundo”, as meras palavras me sugeriram, a 

partir do meu conhecimento de Ser e Tempo, uma série de questões – 

que a nossa é uma era em que a nossa compreensão filosófica do 

mundo não consegue ir além das nossas percepções e formações sobre 

ele, e chamamos essas percepções de metafísica. Evitei esse ensaio de 

forma quase deliberada; já tenho problemas suficientes. É claro que 

quero o sentido de Weltanschauung no meu título, e embora tenha 

sentido que ele surgiu naturalmente na forma como eu estava 

pensando sobre cinema, fui auxiliado a chegar a essa conclusão pelo 

meu conhecimento da obra de Heidegger. (CAVELL, 1979b, p. xxiii) 

 

 Assim, a conexão entre a perspectiva heideggeriana e a cavelliana já é bem clara: 

ambos partilham do diagnóstico de que há um apego “metafísico” em nossa Era para 

as imagens de nosso mundo e representadas nele. Mesmo que o filósofo estadunidense 

não trabalhe explicitamente ao redor do texto de Heidegger, partilham de um mesmo 

espírito. Shmugliakov vai além, compreendendo a filosofia do cinema do Cavell como 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

80 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

uma “continuação da filosofia da arte de Heidegger” (SHMUGLIAKOV, 2016, p. 418). 

Espero que tal ideia fique clara nas páginas seguintes.  

Inspirado pelos debates de realismo na fotografia de Bazin e Panofsky como a 

base para uma compreensão do que é cinema, Cavell sugere que queremos presença 

através do automatismo, realizar nosso “desejo por presentidade” (CAVELL, 1979b, p. 

94) – queremos ter o mundo presente para nós em absoluto, objetivamente e sem freios 

ou ressalvas, enquanto nosso eu fica coberto ou oculto. A câmera, podendo funcionar 

automaticamente (leia-se, sem interferência direta da nossa mão), permite que a arte 

cinematográfica não seja representacional, mas só nos indique um recorte de nossa 

realidade. No filme, renuncio a meus poderes enquanto observador “ativo” da arte, 

tornando-me anônimo ao ver a tela. Enquanto posso agir no mundo real sem ter 

garantias de meu ponto de vista dele, o ponto de vista cinematográfico é garantido 

sem que possamos ter nele alguma agência. Para Cavell, eis o cerne de nosso 

maravilhamento com o cinema: ele realiza nosso desejo moderno de termos uma 

experiência como que garantida, em algum sentido independente do “eu” e de sua 

responsabilidade de agir com e entre outros. Assim como os filmes envolvem um “por 

trás das câmeras”, nós desejamos ver o mundo “por trás do eu [self]” (CAVELL, 1979b, 

p. 102). Parece haver de fundo aqui um deslocamento de nós enquanto habitantes do 

mundo e das comunidades humanas que nos faz desejar esta invisibilidade. Não 

podendo nos conectarmos diretamente com o mundo, queremos nos relacionar com 

ele como observadores escondidos. O cinema e a fotografia, para Cavell, indicam nosso 

desejo de poder ter acesso irrestrito e indubitável ao mundo, a sempre descobrir um 

“por trás” das nossas experiências.  

 

Se é tão importante compreender que o cinema não é representativo é 

porque a representação é sempre subjetiva, enquanto a força do 

automatismo está precisamente no fato de dispensar o sujeito: 

representação e automatismo são incompatíveis. A realidade vista pelo 

olho mecânico de uma câmera não é uma percepção subjetiva [...] Ver 

a partir de fora e não de dentro de si mesmo é um desejo que apenas 

uma alma que se sente prisioneira de sua interioridade ou um espírito 

em busca de uma certeza do saber, ao abrigo de toda dúvida, pode 

sustentar. (MARRATI, 2008, p. 53) 

 

É assim que o cinema pode ser compreendido como uma imagem em movimento do 

ceticismo (CAVELL, 1979b, p. 188). Considerando que o ceticismo tem sua verdade em 

desvelar nosso desejo por presentidade absoluta, por vermos sem sermos vistos, há algo 

de profundamente revelador no ceticismo: ele mostra nossa ansiedade diante da 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

81 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

incerteza do nosso conhecimento. Ela se manifesta nesse fenômeno aqui chamado de 

ensaio de ver: diante da necessidade de certeza, acabamos valorizando o ditado “ver 

para crer”. 

 

3. Cinema e Possibilidades de Crítica 
 

Do acima exposto, um dos principais resultados observáveis é que nossa relação 

com as imagens parece ter se alterado – com o passar do tempo, cada vez mais 

valorizamos as imagens em sua multiplicidade virtual. Ao pedir para uma pessoa 

menos imersa em tecnologia para pegar uma antiga foto de família e rasgá-la, jogá-la 

fora ou no fogo, ou qualquer coisa do tipo, tal pessoa pode ficar chocada e mesmo 

ofendida. A figura material é algo que merece zelo, cuidados e deve ser guardada com 

carinho. Em meios digitais, o cenário muda: apagamos imagens em grande número, 

podendo mesmo apagar dezenas e centenas de uma só vez para fazer espaço para 

novos arquivos no celular ou computador. A fotografia perde o zelo anteriormente 

recebido e se torna algo que precisa ser visto e consumido. Uma presença virtual 

parece, nalguns casos, mais importantes do que uma fruição de fato da vida e dos 

momentos a serem fotografados. Isso parece combinar com o diagnóstico já apontado 

por Heidegger de que a tecnologia, cuja marca central é a visão, faz-nos produtos tanto 

quanto consumidores de produtos. Essa é parte da explicação para os poderes do 

cinema, conforme Cavell argumenta, em nos satisfazer com a visão do mundo. 

Que os autores possuem uma conexão nesse ponto de sua obra é claro não só 

pelo título do livro de Cavell, já mencionado, mas foi destacada na leitura de Techio. 

Para o autor,  
 

[...] Cavell está aqui muito mais próximo de Heidegger ao 

argumentar que o desejo finalmente satisfeito pelo cinema tem uma 

origem histórica particular — a saber, a modernidade (ocidental) e, 

com ela, a compreensão de nós mesmos como sujeitos representativos, 

metafisicamente separados do mundo e de seus objetos (TECHIO, 

2022, p. 108). 

 

Assim, embora Heidegger tenha escrito pouco sobre fotografia e cinema 

(TECHIO, 2022, p. 101), ainda está no pano de fundo do arcabouço cavelliano. Ambos 

partilhariam de um diagnóstico sobre como a subjetivação moderna nos levou para 

uma primazia das imagens, de uma sobreposição dessa hiper-realidade diante da 

nossa realidade (não-virtual). Indo além da desconfiança do autor germânico para com 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

82 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

o cinema,6 insistindo em algumas intuições de Techio, no que segue pretendo articular 

o trabalho de um filme específico:  

 

Em resumo, a ideia que quero explorar nesta seção é a seguinte: é certo 

que o cinema pode se tornar fenomenologicamente “mais real” ou 

mais envolvente do que a própria realidade se nossa relação 

fundamental com o mundo for entendida como uma de representação 

ou “observação”, como tem acontecido desde a modernidade; essa 

interpretação, por sua vez, é a semente da nossa compreensão 

tecnológica do ser como “reserva permanente”, o que nos leva um 

passo adiante, rumo à mercantilização digital dos próprios seres 

humanos; mas e se outras formas de nos relacionarmos com o mundo 

ainda estivessem disponíveis para nós atualmente? (TECHIO, 2022, p. 

111) 

 

A resposta do autor, que ocupa as partes subsequentes de seu texto, é que a arte 

(TECHIO, 2022, pp. 114-115) pode ser capaz disso por nos revelar o mundo de uma 

maneira diferente da pura técnica, a saber, podendo nos revelar o mundo não só como 

recurso imagético. Quero insistir nessa ideia, tentando indicar como o filme a ser 

analisado adiante justamente traz à tona os perigos e riscos de uma vida imersa no 

consumo tecnológico de imagens. Em contrapartida, o filme sugere um constante 

dever de reconhecimento, um trabalho elaborativo de nos esforçarmos para 

compreender uns aos outros para além da objetificação imagética. 

O filme Homens, Mulheres e Filhos (2014, dirigido por Jason Reitman) conta 

diferentes histórias paralelas de adultos e adolescentes que lidam com seus 

desencontros pessoais num contexto de grande envolvimento tecnológico. Um garoto 

prefere videogames a interagir pessoalmente com colegas, uma outra menina só 

consegue se expressar através de sua página da rede social Tumblr, um pai de família 

começa a contratar prostituas online etc. O filme nem sempre lida da melhor forma 

com todas suas problemáticas, tendo inclusive problemas de ritmo por conta de ter 

                                                
6 Não pudemos explorar esse ponto no corpo do texto, mas além da crítica geral para arte, a 

relação de Heidegger com o cinema é complexa. Em suas palestras sobre Heráclito, 

Heidegger diz ser um perigo “no fato de identificarmos com a realidade a visibilidade 

própria do filme” (Heidegger, 1998, p. 149). Entretanto, mesmo em seus escritos essa opinião 

não era totalizante. No seu texto , Heidegger afirma ter apreço pelo filme japonês Rashomon 

(dirigido por Akira Kurosawa, 1950) e por como o filme dá uma abertura ao mundo nipônico 

(Heidegger, 2003, pp. 84-85). Ou seja, o caso parece ser que pelo menos alguns filmes, a serem 

analisados caso a caso, podem ter o potencial de irem além da técnica e serem considerados 

desvelamentos artísticos do mundo. Essa é minha aposta no que segue no corpo do texto. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

83 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

muitas histórias paralelas – todas elas marcadas por complexidades psicológicas mais 

pesadas (como tendências suicidas, distúrbios alimentares etc.).  

Ainda assim, há um caso interessante para nossa discussão,7 tratando-se do 

relacionamento entre duas personagens centrais: Chris, um garoto viciado em 

pornografia8, e Hannah, uma jovem atraente que aspira ser modelo ao mesmo tempo 

em que acha positiva sua exposição online. Comecemos falando dela. Logo nas 

primeiras cenas, vemos que ela é popular e considerada bastante atraente para os 

olhares da escola de Ensino Médio na qual as personagens jovens estudam. Ela é loira, 

magra, líder de torcida – uma espécie de garota ideal dos EUA, cujo sonho é ser uma 

atriz famosa de Hollywood. Além disso, ela trata a vida e a experiência sexual com 

bastante naturalidade, constantemente tocando no assunto e mesmo afirmando que 

gosta que seus parceiros sexuais batam fotos suas durante a relação (por exemplo, 

mostrando para colegas uma foto dela (supostamente )praticando sexo oral num 

“homem mais velho”). Adiante, descobrimos que sua mãe, Donna, está 

constantemente batendo fotos suas. Seja durante as atividades da filha como líder de 

torcida ou num pequeno estúdio no porão dela, Donna sempre está fotografando 

Hannah. Logo descobrimos que elas possuem um site, administrado pela mãe, na qual 

são postadas essas fotos. Em geral, elas possuem conotações sexuais (roupas curtas, 

poses inclinadas etc.). Voltaremos a isso adiante. 

Chris, por sua vez, é um jogador de futebol americano no colégio e, 

eventualmente, começa a falar com Hannah pelo celular. Um dia, vendo televisão com 

seus pais, ele comenta sua atividade com Hannah e ela questiona se “ver televisão” 

seria algum código para “ver pornografia”. Embora isso não fosse verdade no 

momento, eles seguem conversando sobre coisas de natureza sexual, mesmo 

adentrando descrições do que gostariam de fazer um com o outro – o que chamamos 

de sexting (mandar mensagens de texto, texting, com conteúdo sexual). Entretanto, 

Chris parece em parte preocupado com tudo isso. O que sabemos de sua vida sexual 

                                                
7 Sendo mais exato, podemos também ver a história de Patricia Beltmeyer (Jennifer Garner): 

ela é a mãe da garota que possui dificuldades sociais, mas consegue se expressar através de 

fotos no seu Tumblr, Brandy Beltmeyer (Kaitlyn Dever). A história delas é que Patricia 

monitora (quase) tudo que a filha faz: possui a maioria das suas senhas, tem acesso ao seu chip 

de celular, constantemente rastreia sua localização, e mesmo possui um decodificador para 

vigiar sua filha. Curiosamente, sua vigília da filha é motivada, em parte, por medo da jovem 

ser vigiada por desconhecidos. Ao longo do filme, essa relação mostra-se nociva para Brandy 

e para outras pessoas de sua vida.  
8 Um limite do presente texto é focar demais no consumo de imagem e falar pouco de 

patologias sexuais enquanto tais. Explorar melhor essa questão e suas relações com a 

pornografia digital ficam para outro texto. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

84 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

até o momento é que ele consume bastante pornografia online e, pela maneira que ele 

próprio e a narração do filme revelam, é um material considerado “forte” ou 

“estranho”. Ele parece ansioso pela ideia de se envolver de fato com Hannah. 

Conforme o relacionamento deles avança, fazendo um trabalho escolar juntos, 

Hannah mostra seu site para Chris, dando-lhe um login gratuito. Diz que ele pode usar 

as fotos dela para se masturbar no futuro. Um pouco adiante no filme, descobrimos 

pela narração que Chris não consegue fazê-lo: simplesmente ver fotos de uma garota, 

mais ainda uma que ele conhece, não é o suficiente. Ele precisa da pornografia pesada 

que anteriormente consumia. Ele até tenta desenvolver mais gosto pela possibilidade 

de se relacionar com Hannah, fazendo um furo numa bola de futebol americano e 

lubrificando-a para penetração enquanto olha fotos de Hannah. Não funciona. 

Finalmente, após Chris ajudar Hannah a fazer um vídeo de apresentação para 

uma agência de atuação, ela tenta iniciar uma relação sexual com ele. Se despem, mas 

ele está sobre ela, mas não consegue consumar a relação. Sem a pornografia com que 

está acostumado, seu corpo simplesmente não responde para estímulos sexuais 

normais. Aqui, podemos dizer que ele não consegue reconhecer ela em dois níveis: 

primeiro, não reconhece nem ela nem nenhuma mulher real como uma parceira sexual 

que seja humana, uma pessoa com quem compartilhar intimidade física. O consumo de 

pornografia afetou sua maneira de perceber mulheres reais como justamente isso: 

mulheres, pessoas. Em um segundo plano, é revelado pela narração que ele não teria 

coragem de comentar com ela o tipo de experiência sexual, ou fetiche, que ele gosta e 

costuma consumir pornograficamente. Não conseguir se abrir, esse medo de se expor, 

acaba tanto por fazê-lo criar uma distância de Hannah quanto gera certa alienação para 

consigo mesmo e seus desejos. Falhar em reconhecer o outro é falhar em reconhecer a 

si mesmo. 

Adiante no filme, conversam um pouco sobre, depois de Chris descobrir que a 

escola sabe que eles “fizeram sexo”. Ele revela que não consegue chamar a tentativa 

deles de realmente fazer sexo. Para Hannah, por outro lado, se eles falarem e 

convencerem as pessoas de que fizeram, então aconteceu de verdade. Ela revela, 

inclusive, que ainda é virgem e que acreditava que a relação deles seria o melhor 

momento para iniciar propriamente na vida sexual. Chris acaba percebendo que há 

algo de muito errado com ambos. Para sua vida tecnológica, Hannah manter sua 

imagem social sobrepõe sua experiência, ou inexistência dela.  

Aqui, cabe retornar para a história de Hannah e sua mãe, Donna. 

Eventualmente, a agência de atuação que as duas estavam interessadas ao longo do 

filme, liga para Donna. A agência não pode dar prosseguimento ao trabalho com 

Hannah por conta do site dela, o qual contém as fotos sexualmente sugestivas. Donna 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

85 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

tenta justificar, naquele momento, como sendo fotos dela como modelo, mas a agência 

não aceita essa explicação, reforçando que parte do problema é Hannah ser menor de 

idade. É revelado que o serviço do site incluía vender fotos para desconhecidos online, 

que em geral demonstravam desejo sexual explícito por Hannah. O dinheiro dessa 

venda de fotos, por sua vez, financiava os projetos delas para construir a carreira de 

fama da jovem. Tais revelações afetam relações de Donna com outras personagens. 

Diante de tudo isso, ela decide deletar o site definitivamente. Aqui, algo interessante: 

quando conta para a filha, a reação de Hannah é de fúria – diz que sua mãe não tinha 

direito de apagar suas fotos, seu trabalho. A jovem não só era uma espécie de produto 

para consumo pornográfico online, como ela via que sua possibilidade de valor estava 

conectada com sua exposição sexual. Ora, pela maneira que ela passa o login gratuito 

para Chris, sabemos que ela tem consciência de como sua galeria online funciona. Ela 

crê que, para participar ativamente do mundo social, amoroso e profissional, ela 

precisa ser um objeto sexual por completo: respectivamente, falando de sexo com 

amigas, criando laços sexuais com Chris como principal forma de interação entre eles 

e mantendo um site de imagens erotizadas dela própria. Ver-se como produto, parece, 

também é uma forma de não reconhecer nem a si nem as outros – uma espécie de 

estátua para ser vista, não uma pessoa cuja subjetividade corpórea deve ser 

reconhecida. 

Lembremos que Hannah coloca o boato de sua vida sexual ativa, inclusive com 

Chris, como mais importante do que se algo ocorre ou não – momento que chega ao 

ápice com sua revelação de nunca ter feito sexo de fato. Hannah não quer ali seu gozo, 

ou afirmar seu corpo enquanto receptáculo do prazer: seu objeto é se imputar valor da 

única maneira que crê ser capaz, isto é, diluído como objeto para prazer de outros. Se, 

nas linhas de Bidaud (através de Freud e Foucault), afirmamos que a verdade se 

esconde na sexualidade (Bidaud, 2023, p. 31), podemos concluir que Hannah foge de 

sua verdade. Só as imagens são reais. Ela se dilui em aparências, mediadas pela 

tecnologia, e renuncia à experiência real e de um aflorar sexual mais saudável.  

Se algo ataca a psique de Hannah, não é a sexualidade por si só, mas é a situação 

moderna na qual a visão e a objetificação imagética diluíram suas possibilidades de 

ser em pixels que devem ser consumidos. Suas patologias são antes projeções de 

imagens do que questões sexuais – embora suas consequências sejam sexuais, como 

vimos, culminando num distanciamento da jovem da prática sexual. Na vida 

contemporânea digitalizada, o parecer, o ser visto como, sobrepõe o ser e o fazer. Onde 

isso tudo nos deixa? Ora, o filme como um todo, incluindo narrativas que não 

comentamos aqui por questão de escopo, está nos mostrando como as relações 

modernas estão afetando nossas relações interpessoais. Nesse sentido, creio que o 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

86 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

filme possa ser um exemplo de um filme que, apesar de ser uma arte tecnológica, clama 

em sua audiência o anseio de “abrir (ou reabrir) maneira de conectar com a realidade 

que incorporem uma atitude mais livre, reflexiva e consciência” (Techio, 2022, p. 120, 

grifo nosso). A objetificação da imagem ignora maneiras de interagir e cuidar dos 

corpos por trás dessas imagens, tão capazes de prazer e conexão quando de sofrimento 

e exclusão. Genuíno reconhecimento, tratar uma pessoa como tal, envolve vê-la como 

um corpo vivo com uma história própria. Tirar tal corporeidade pode nos colocar em 

risco de evitarmos essa história e as demandas específicas que tal pessoa pode exigir, 

ou esperar, de nós. 

 

 

 

 

 

4. Conclusão 
 

 No começo de nosso percurso, fizemos uma retomada de como Heidegger 

acredita que, nas diferentes visões históricas do Ser, estamos adentrando uma Era 

Técnica: maximizando o princípio de representação da modernidade, que separa tudo 

entre sujeitos e objetos, o avanço tecnológico no pensar humano radicaliza essa relação 

para uma na qual tudo deve ser maximizado, tudo e todos se tornando produtos para 

consumo. Nestes termos, vivemos numa Era da Imagem, uma vez que queremos tudo 

representado, tudo algo para ser consumido na medida em que é visto por nós. Tudo 

se torna recurso. 

 Vimos também como o cinema pode ser entendido como uma “imagem móvel 

do ceticismo” e é uma arte que, no contexto cavelliano de análise do ceticismo, reflete 

o diagnóstico que reconstruímos sobre a modernidade. Sujeitos modernos, não só 

moldados pelo capitalismo, mas também pela divisão entre sujeito e objeto que 

Heidegger identifica como fio condutor da filosofia dos últimos séculos, tomam o 

mundo e suas vidas como passíveis de se submeter a investigações científicas e 

técnicas. Tanto para Heidegger como para Cavell, esse movimento acaba constituindo 

certa deflação dos problemas genuínos que nós, enquanto seres humanos, enfrentamos 

em nossa vida.  

Vale reforçar, aqui, uma sugestão feita ao longo deste trabalho: novas 

tecnologias parecem reforçar o diagnóstico acima. Nosso anseio metafísico por sempre 

ver, sempre tentar forçar a presentidade do mundo para nós, é maximizado em 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

87 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

aparelhos eletrônicos quando entram de encontro com a esfera da sexualidade. Alguns 

resultados de nosso caminho de pensamento foram que podemos relacionar o caso de 

Chris e Hannah com uma grande imersão de nossa sociedade no consumo de imagens; 

e tal consumo se dá sem tratar sujeitos como tais – sem reconhecimento – mas vendo 

pessoas como produtos ou objetos. Nesse sentido, os corpos perdem sua dimensão 

propriamente corpórea, a série de funções que possuem além de sua percepção em 

duas dimensões, como a capacidade de tocar, de ocupar e transitar espaços, de serem 

pontes para interações contextualizadas e assim por diante. Adotando a tese de Cavell 

de que a relação entre pessoas deve ser mediada pelo reconhecimento, a filosofia e as 

demais humanidades parecem ter a tarefa de melhor analisar esses fenômenos e 

valorizarem a experiência de sujeitos para além das telas e seu risco de objetificação. 

Entretanto, não estamos num cenário de total desespero. Apesar de seus 

diagnósticos, Heidegger e Cavell ainda acreditavam que poderíamos ter grandes 

ganhos nesse cenário em desenvolvimento. Em particular, o texto de Heidegger faz 

menção a ideia de que “onde há perigo, aí está a salvação”, ecoando o verso de 

Hölderlin (Heidegger, 2012b, p. 37). Apesar de Cavell relacionar o anseio de ver com 

as origens do cinema, é precisamente através do cinema que Cavell desenvolveu muito 

de sua literatura sobre a possibilidade de reconhecimento. Em ambos – e eis a 

importância de destacar as origens em Hölderlin – temos a arte como o campo fecundo 

a partir do qual podemos repensar e expandir nossas vidas e seus horizontes. Se nas 

imagens há o perigo, no cinema encontramos possíveis salvações. Que a arte 

cinematográfica pode clamar por nossa subjetividade e psique, mesmo com a imagem 

tendo esse estatuto alienante, esteve nas miras de Cavell, e Techio depois dele. Tentei 

replicar isso no corpo do texto por tentar interpretar um filme como uma percepção 

artística desses fenômenos, permitindo-nos perceber as mazelas do anseio irrestrito de 

visão na Era Tecnológica e, diante dele, tentarmos tomar atitudes de reconhecimento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

88 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

BIDAUD. Psicanálise e pornografia. Tradução de Arthur Teixeira Pereira. Rio de 

Janeiro: 7Letras, 2023. 

 

CAVELL, Stanley. The claim of reason: Wittgenstein, skepticism, morality, and tragedy. 

Oxford; New York; Toronto; Melbourne: Oxford University Press, 1979a. 

 

 

CAVELL, Stanley. The world viewed: reflections on the ontology of film. Edição 

expandida. Cambridge, MA; London: Harvard University Press, 1979b. 

 

DREYFUS, Hubert L. Martin Heidegger: an introduction to his thought, work, and 

life. In: DREYFUS, Hubert L.; WRATHALL, Mark A. (org.). A companion to Heidegger. 

Malden; Oxford: Blackwell Publishing, 2005. 

 

GRUNENBERG, Antonia. Hannah Arendt e Martin Heidegger: história de um amor. 

Tradução de Luís Marcos Sander. São Paulo: Perspectiva, 2019. 

 

HEIDEGGER, Martin. Heráclito: a origem do pensamento ocidental: lógica: a doutrina 

heraclítica do lógos. Tradução de Marcia Sá Cavalcante Schuback. Rio de Janeiro: 

Relume Dumará, 1998. 

 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

89 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. Tradução de Marcia Sá Cavalcante 

Schuback; Emmanuel Carneiro Leão. Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança Paulista, SP: 

Editora Universitária São Francisco, 2003. 

 

HEIDEGGER, Martin. Caminhos da floresta. Tradução de Irene Borges-Duarte et al. 

Coimbra: Fundação Calouste Gulbenkian, 2002. 

 

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. Tradução de Fausto Castilho. Campinas, SP: 

Editora Unicamp; Petrópolis, RJ: Vozes, 2012a. 

 

HEIDEGGER, Martin. Ensaios e conferências. Tradução de Emmanuel Carneiro Leão; 

Gilvan Fogel; Marcia Sá Cavalcante Schuback. 8. ed. Petrópolis: Vozes; Bragança 

Paulista, SP: Editora Universitária São Francisco, 2012b. 

KANE, Marian; ROTHMAN, William. Reading Cavell’s The world viewed. Detroit: 

Wayne State University Press, 2000. 

 

LOPARIC, Zeljko. Heidegger. Rio de Janeiro: Zahar, 2004. 

 

MARRATI, Paola. Imagem e ceticismo: sobre o vínculo entre cinema e realidade na 

obra de Stanley Cavell. Educação & Realidade, v. 33, n. 1, p. 49-58, jan./jun. 2008. 

 

SHMUGLIAKOV, Pioter. Heidegger’s conception of art and Cavell’s Hollywood. 

Proceedings of the European Society for Aesthetics, Friburgo, v. 8, p. 417-431, 2016. 

 

SUNSTEIN, Cass R. #Republic: divided democracy in the age of social media. Princeton, 

NJ: Princeton University Press, 2017. 

 

TECHIO, Jônadas. More real than reality? Heidegger and Cavell on film’s power of 

absorption. Perspectiva Filosófica, v. 49, n. 4, p. 98-123, 2022. 

 

THE CURE. Pictures of you. In: THE CURE. Disintegration. Oxfordshire: Fiction, 1989. 

THIBES, Mariana Zanata. O público, o privado e o íntimo na era digital: um estudo sobre a 

rede social Orkut. São Paulo: Biblioteca24horas, 2013. 

 

WRATHALL, Mark A. Philosophy, thinkers, and Heidegger’s place in the history of 

being. In: FAULCONER, James E.; WRATHALL, Mark A. (org.). Appropriating 

Heidegger. Cambridge; New York: Cambridge University Press, 2000. p. 9-29. 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 
 

90 

Nascimento, I. Câmeras e corpos: Heidegger, Cavell e o Enseio de Ver Tecnológico 

 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações filosóficas. Apresentação, tradução e notas de 

João José R. L. de Almeida. 9. ed. Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança Paulista, SP: Editora 

Universitária São Francisco, 2014. 

 



 
 

 

 
https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal 
 

A Reversão do Momento Protético 

 

     Rodrigo Zagonel Mickus 

     Universidade Federal do Paraná – UFPR  

 https://orcid.org/0009-0004-9898-7882 

 http://lattes.cnpq.br/4006846635435129 

            rodrigo.mickus@gmail.com 
 

Resumo 
 

Neste trabalho examinamos a dupla função da tecnologia, a saber, a ampliação dos 

sentidos humanos, o momento protético da tecnologia, e a reversão dessa ampliação 

dos sentidos humanos sobre o frágil e minúsculo corpo humano, pelo qual tanto a 

máquina se torna armadura quanto se torna um gerador de excesso de estímulos 

inundando o corpo humano. Mapeamos essa diferença a partir dos diferentes modos 

técnicos da produção capitalista, da manufatura à maquinaria e inscrevemos a dupla 

função da tecnologia nas condições de transformação do aparelho psicossensorial 

humano, acarretada pelo processo de modernização industrial. É a partir da 

modernização industrial que a reversão do momento protético ocorre: da técnica como 

apêndice instrumental do homem, ao homem como órgão apêndice da maquinaria 

técnica submetida ao processo de valorização do valor capitalista. 
 

Palavras-Chave: tecnologia; Karl Marx; Susan Buck-Morss; Walter Benjamin 
 

Abstract 
 

This paper examines the dual function of technology: the amplification of human 

senses and the prosthetic moment. It also explores the reversal of this amplification on 

the fragile human body, where the machine becomes both armor and a generator of 

excess stimuli. Based on different technical modes of capitalist production, from 

manufacturing to machinery, we map this difference and inscribe the dual function of 

technology in the transformation of the human psychosensory apparatus brought 

about by industrial modernization. The reversal of the prosthetic moment occurs with 

industrial modernization: technology shifts from being an instrumental appendage of 

humans to humans becoming an appendage organ of technical machinery, which is 

subjected to the process of capitalist value appreciation. 
 

Keywords: technology; Karl Marx; Susan Buck-Morss; Walter Benjamin 

https://periodicos.ufop.br/virtualia-journal
https://orcid.org/0009-0004-9898-7882
http://lattes.cnpq.br/4006846635435129
mailto:rodrigo.mickus@gmail.com


Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

92 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

                Introdução 

 

À dolorosa luz das grandes lâmpadas eléctricas da fábrica  

Tenho febre e escrevo.  

Escrevo rangendo os dentes, fera para a beleza disto,  

Para a beleza disto totalmente desconhecida dos antigos. 

  

Ó rodas, ó engrenagens, r-r-r-r-r-r-r eterno!  

Forte espasmo retido dos maquinismos em fúria!  

Em fúria fora e dentro de mim,  

Por todos os meus nervos dissecados fora,  

Por todas as papilas fora de tudo com que eu sinto!  

Tenho os lábios secos, ó grandes ruídos modernos,  

De vos ouvir demasiadamente de perto,  

E arde-me a cabeça de vos querer cantar com um excesso  

De expressão de todas as minhas sensações,  

Com um excesso contemporâneo de vós, ó máquinas! 

[...] 

– Ode Triunfal, Fernando Pessoa 

 

Este trabalho examina a dupla função da tecnologia, a saber, i) a função do 

prolongamento da força humana por meios técnicos, cuja finalidade é o 

aprimoramento por extensão dos órgãos humanos (a força muscular na alavanca, a 

acuidade ocular nas lentes, a precisão motora na pinça, etc.) e ii) a função do 

acoplamento da força humana aos meios técnicos, cuja configuração final se encontra 

na divisão de trabalho da grande indústria capitalista, na qual a maquinaria acopla a 

força de produção dos trabalhadores humanos (musculatura, motricidade, etc.) como 

seus próprios órgãos e membros para fins de fabricação de mercadorias, visando a 

extração de mais-valor1. Cabe observar, de saída, a reorientação do sentido da relação 

                                                             

1 Esta é a apreensão do campo de atuação da maquinaria na época do capitalismo de acordo 

com Marx      Por outro lado, o alívio da força de trabalho viva, do trabalhador, do jugo do 

trabalho por meio da maquinaria, é uma possibilidade inerente à maquinaria mas, no 

capitalismo, persiste como uma tendência histórica não realizada. O trecho dos Grundrisse 

conhecido por “Fragmento das Máquinas” de Karl Marx expõe o desenvolvimento do meio 

de trabalho da maquinaria enquanto capital fixo, ou seja, da maquinaria como um modo de 

existência do processo de valorização capitalista. Nele, o meio de trabalho aparece como um 

poder estranho ao trabalhador individual. Nesse mesmo texto, Marx introduz a possibilidade 

de uso da maquinaria para além de seu uso determinado sob o capitalismo: “A maquinaria 

não perderia o seu valor de uso quando deixasse de ser capital. Do fato de que a maquinaria é 

a forma mais adequada do valor de uso do capital fixo não se segue de maneira nenhuma que 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

93 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

humano-técnica: na primeira função, o humano é o centro a partir do qual se acoplam 

as máquinas, elas são seus órgãos. Na segunda função, a máquina é o centro a partir 

do qual se acoplam os humanos, eles são seus órgãos. Pensados no interior do 

desenvolvimento histórico, essa reorientação de sentido é a transformação mútua 

decorrente da ação do homem sobre os objetos e seu meio, no que pode ser também 

pensado por meio do processo de exteriorização e transformação-mútua sob o conceito 

de alienação. 

Ambas as funções da tecnologia são enunciadas pela filósofa estadunidense 

Susan Buck-Morss em uma nota de rodapé de seu ensaio “Estética e anestética: uma 

reconsideração de A obra de arte de Walter Benjamin” de 1992 que aqui 

examinaremos. É a partir dela que iremos compreender a dupla função da tecnologia, 

de prolongamento e extensão dos sentidos humanos ao acoplamento do homem à 

máquina.  

A tecnologia desenvolve-se, portanto, com uma dupla função. Por um 

lado, ela amplia os sentidos humanos, aumentando a acuidade da 

percepção, e obriga o universo a se abrir à penetração do aparelho 

sensorial humano. Por outro, exatamente porque essa ampliação 

tecnológica deixa os sentidos expostos, a tecnologia reverte para os 

sentidos como uma proteção, sob a forma da ilusão, assumindo o papel 

do eu [ego] para fornecer um isolamento defensivo. O desenvolvimento 

da máquina como ferramenta encontra seu correlato no 

desenvolvimento da máquina como armadura (ver adiante). Decorre 

daí que o sistema sinestésico não é uma constante na história. Ele 

amplia seu alcance, e é por meio da tecnologia que ocorre essa 

ampliação. (Buck-Morss, 2012, p. 201, nota 80) 

 

Isolamos aqui três etapas para a elucidação do trecho de Buck-Morss, i) a que 

diz respeito à tecnologia como ampliação dos sentidos humanos, o que obriga “o 

universo a se abrir à penetração do aparelho sensorial humano”; ii) a reincidência da 

tecnologia sobre os sentidos humanos, de modo a reorganizar a imagem que o ser 

                                                             

a subsunção à relação social do capital seja a melhor e mais adequada relação social de 

produção para a aplicação da maquinaria” (MARX, 2011, p. 583). A potência emancipatória da 

força produtiva da maquinaria é um dos motivos que leva Marx a criticar os movimentos 

luditas – que sabotavam e destruíam o maquinário – por confundirem a maquinaria com sua 

aplicação capitalista, ou seja, identificando o meio material de produção com a forma social 

exploratória do homem (MARX, 2017, p. 501). A compreensão da maquinaria em sua 

tendência à automação total como limite inerente ao processo de valorização do capitalismo 

tardio é desenvolvida por Ernest Mandel em O Capitalismo Tardio, (cf. Capítulo 6: A Natureza 

Específica da Terceira Revolução Tecnológica). 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

94 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

humano tem de si e acomodar os estímulos tecnológicos que retornam sobre os órgãos 

dos sentidos (ao invés de partirmos dos órgãos doss sentidos) – essa reorganização da 

imagem de si é o papel do Eu ou ego2, que veremos mais a frente; iii) a ampliação do 

sistema sinestésico, termo usado em referência à relação recíproca humano-mundo, o 

sentido do conceito refere-se ao circuito sensorial, e procura não tomar de forma 

isolada sensibilidade humana e mundo, ou de isolar realidade exterior e percepção 

sensível, de modo a possibilitar pensar as metamorfoses de ambos (Buck-Morss, 2012, 

p. 164).  

Como procuro demonstrar, a primeira função do desenvolvimento técnico não 

explica a realidade social da grande indústria capitalista, do ponto de vista do 

trabalhador, ainda que tenha algum fôlego explicativo para a realidade social do 

trabalho artesanal ou concreto. Por sua vez, a segunda função do desenvolvimento 

técnico, a reincidência da tecnologia sobre o corpo humano, explica a realidade social 

da grande indústria e a continuidade e intensidade do trabalho no modo de produção 

capitalista. Como também veremos, a maquinaria contém uma inclinação 

emancipatória, pois possibilita aliviar o jugo do trabalho humano, mas a inclinação é 

atravancada sob as condições capitalistas de produção.  

 

1. O Modelo Protético e a Primeira Função do Desenvolvimento Técnico: 

A Técnica como Extensão do Corpo 
 

O problema da dupla função da tecnologia é também expresso por Sigmund 

Freud no seu texto de 1930, O Mal-Estar na Civilização,  

 

“O ser humano tornou-se, por assim dizer, uma espécie de deus 

protético, realmente admirável quando coloca todos os seus órgãos 

auxiliares; mas estes não cresceram com ele, e ocasionalmente lhe dão 

muito trabalho.”(FREUD, 2010, p. 52) 

O modelo protético da primeira função da tecnologia diz respeito à ampliação 

dos sentidos humanos através de próteses artificiais, os “órgãos auxiliares” da citação 

de Freud. Nesse sentido, entende-se os objetos técnicos como prolongamentos 

                                                             

2 Examinaremos mais a frente a noção de ego, ou de Eu, adiante sua proveniência da psicanálise 

freudiana, a noção faz referência ao operador que regula, equilibra, equaciona as demandas 

de organismo, mundo exterior e psiquismo. A formação do Eu (ou ego) provém da 

organização, em boa parte inconsciente, dos processos psíquicos em contato com o exterior 

através do corpo. Portanto, o Eu é formado pelas exigências diretas do mundo exterior ao 

aparelho psíquico. No capítulo II de O Eu e o Id, Sigmund Freud é claro nesse aspecto ao 

mostrar a existência sobretudo corporal do Eu e sua situação de fronteira entre processos 

psíquicos, corpo e exterior. (FREUD, 2011).  



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

95 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

auxiliares que aprimoram funções próprias aos órgãos humanos, a exemplo da 

produção de som por meio das cordas vocais. Um instrumento mais rudimentar, como 

um berrante, ou um instrumento técnico mais rebuscado, como um microfone 

condensador, são explicados, pela tese da extensão, como uma forma de ampliação da 

produção sonora vocalizada pelos órgãos naturais do ser humano. No caso do 

microfone, uma forma de aguçar a recepção sonora auricular do ser humano, uma vez 

que a forma de captação do microfone permite a ampliação da nitidez de tonalidades 

que são atenuadas pelo processo de recepção psicoacústica do ouvido humano. Outros 

exemplos seriam a ampliação de força e alcance por um bastão, a precisão manual 

estendida pela pinça, e assim por diante. Em todo caso, há pelo menos uma limitação 

mais imediata da tese protética uma vez que ela teria suas primeiras dificuldades em 

explicar máquinas rotativas (afinal, não há órgão rotativo do ser humano), ainda que 

possamos dizer que elas são ampliações da força motriz do sistema muscular. 

Quando estendemos o motivo protético da primeira função da tecnologia para 

o ser humano integral em seu ser genérico (MARX, 2004, cap. Trabalho estranhado e 

propriedade privada), ou seja, não mais tomando o ser humano em sua forma parcial 

enquanto funções específicas que seus órgãos executam, mas tomando-o em sua 

unidade e generalidade, o modelo protético nos permite pensar nas técnicas como 

prolongamentos da espécie humana no geral e, alienando-a da natureza, do domínio 

do homem sobre a natureza. A técnica aparece como o órgão humano da dominação 

de seu meio de vida. Mesmo que natureza e humanidade formem um contínuo, já no 

modelo protético estamos autorizados a realizar, retrospectivamente, à luz do 

desenvolvimento técnico sob o auspício do capitalismo, uma separação entre 

humanidade e natureza por dominação. E já nessa distinção que separa humanidade 

da natureza (pois o homem é uma parte da natureza) aponta para uma forma de 

alienação, a alienação humana da natureza (Marx, 2004, cap. Trabalho estranhado e 

propriedade privada). A humanidade assim estendida por meios técnicos incide sobre a 

natureza e domina suas forças. 

Temos, portanto, dois aspectos aparentemente complementares no modelo 

protético: a modificação do alcance dos sentidos humanos, no pólo do sujeito, e a ampliação 

do escopo de dominação da natureza pelo humano, no pólo do objeto3. Esses dois aspectos 

                                                             

3 A transformação da relação entre sujeito e objeto na tese do prolongamento é conceituada 

mas pouco elaborada por Walter BENJAMIN em seu conceito de inconsciente óptico, que se 

limita a tratar da extensão do campo da visualidade aberto pela câmera fotográfica e pela 

projeção de filmes (pensemos nos cortes que possibilitam flashbacks, velocidade de reprodução que 

possibilita a câmera lenta, configuração de lentes que alteram o tempo e a área de recepção da luz 

e, consequentemente, o campo de visão, etc.). A modificação do alcance dos sentidos humanos 

amplifica o campo de apreensão da natureza dos objetos e, por conseguinte, a relação do 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

96 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

somente se mostram complementares se tomamos a finalidade do desenvolvimento 

técnico como sendo o domínio das forças da natureza. A ampliação por extensão dos 

sentidos humanos aprimora o domínio do homem sobre as forças naturais que são o 

seu meio de vida. Como já dissemos, esse sentido supõe uma relação de dominação do 

humano sobre a natureza, do homem como sujeito ativo de dominação e da natureza 

como objeto passivo dominado. Essa relação de dominação também torna possível 

identificar alguns seres humanos como forças da natureza (no sentido da economia 

política, como força de trabalho, força produtiva) a ser dominada e conduzida por 

outros seres humanos por meio das técnicas de produção (o capitalista sobre o 

trabalhador).      Podemos notar a presença desse equacionamento do homem como 

força de natureza e da diferença entre os homens não-trabalhadores e trabalhadores, 

entre outros momentos históricos, a exemplo da acumulação originária, na 

concomitância do desenvolvimento histórico das ciências termodinâmicas – as quais, 

na metade do século XIX, coordenam homem, máquina e natureza sob o conceito de 

força ou energia [Kraft] (RABINBACH, 1990, 45-8) – junto ao desenvolvimento 

histórico do capitalismo, em que se dividem as condições materiais de produção em 

propriedade fundiária e do capital, nas mãos do capitalista, e a propriedade da 

“condição pessoal de produção, da força de trabalho” (MARX, 2012, p. 32) do 

trabalhador.  

No entanto, não é necessário tomar a modificação dos sentidos humanos pela 

ampliação do escopo de dominação da natureza pelo homem. Esse aspecto do modelo 

protético pode ser repensado quando a técnica é tida não como meio de dominação da 

natureza, mas como meio de dominação da relação entre a natureza e a humanidade 

(BENJAMIN, 2013, p. 65). Nesse sentido, a técnica que antes se mostrava como uma 

via de mão única, unidirecional, operando como uma extensão que vai do homem até 

a natureza, subordinando a última ao primeiro, poderia ser melhor compreendida, em 

uma tendência emancipatória de não-dominação, enquanto relação de 

retroalimentação, numa via de mão dupla homem-natureza. A técnica seria, nesse 

outro sentido, o meio de organização da relação, e não o meio de imposição de um 

termo sobre o outro, imposição homem sobre a natureza.  

Adiante retomamos na nota 6 este ponto, mas inicialmente podemos também 

notar o quanto que a tese protética diz mais respeito à concepção de trabalho concreto, 

qualitativo, artesanal, muitas vezes lúdico e não alienado, do que aos efeitos do 

                                                             

humano com a natureza (seja ela de dominação ou em alguma tendência emancipatória). Nas 

palavras de Walter BENJAMIN: “os múltiplos aspectos que o aparelho de registro pode extrair 

da realidade, em grande parte, somente se encontram fora de um espectro normal das 

percepções sensoriais” (BENJAMIN, 2012, p.101).  



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

97 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

desenvolvimento técnico que se configuraram com a introdução das grandes 

maquinarias na produção capitalista ao longo do século XIX. O modelo protético não 

dá conta de explicar, do ponto de vista do trabalhador assalariado da fábrica, sob a 

organização capitalista dos meios de produção, a sua condição de trabalho. No 

entanto, o modelo pode dar conta de explicar a máquina e a força de trabalho como 

extensões da valorização do capital fixo de posse de um ou vários capitalistas. Ou seja, 

como um prolongamento técnico da produção de valor para o capitalista, mas não 

como prolongamento dos órgãos físicos do capitalista, que não executa o trabalho 

técnico, o outorga a outrem. Ainda assim, tomar o modelo protético como extensão do 

processo capitalista é subordinar a técnica exclusivamente à produção capitalista, o 

que não é o caso, e ampliar, em sentido abstrato, o prolongamento dos órgãos, a saber, 

tomando o processo de valorização como órgão capitalista (o que talvez seja um de 

seus outros sentidos históricos: da técnica como prolongamento dos órgãos 

capitalistas, mas essa questão não trataremos aqui). Podemos dizer, portanto, que o 

modelo protético, apto a explicar o trabalho artesanal, não é um bom modelo 

explicativo do trabalho abstrato, quantitativo, mecânico, repetitivo e alienado tomado 

do ponto de vista do trabalhador nas condições impostas a ele sob o modo de produção 

capitalista.  E isso começa na forma preponderante de trabalho ter deixado de ser 

organizado pela produção artesanal, ensinada e conduzida pela experiência 

geracional, em comunidades agregadas, para se transformar no trabalho alienado e 

desagregado particularmente realizado na organização social cujo produto e posse 

escapam das mãos do produtor: na sociedade capitalista. Ou seja, o modelo protético 

não diz respeito à experiência alienada do operário diante da máquina. 

Apesar das limitações do modelo protético, o trabalho humano, considerado 

independentemente de sua forma de existência nas relações sociais, é um processo 

metabólico do homem com a natureza, realizado na interação entre a atividade 

produtora e o meio de produção (a terra, a oficina, a fábrica etc.). Trabalho é, nesse 

sentido, a mobilização das forças vitais humanas para a transformação da matéria e a 

transformação do próprio homem. (cf. Seção III. Capítulo 5. 1. O processo de trabalho, 

MARX, 2017, p. 255-65). Os meios articulados no processo de trabalho, os mediadores 

da atividade humana sobre o objeto de seu trabalho, podem ser entendidos enquanto 

órgãos, prolongamentos ou extensões da força humana. Ademais, a própria criação de 

meios de trabalho, o desenvolvimento de instrumentos e ferramentas, é resultado de 

trabalho humano. O modelo protético é explicativo do trabalho humano em geral, mas 

partindo dele, não se faz necessário compreender as relações de produção que 

condicionam o processo de trabalho, pois o homem, no modelo protético, pode ser 

tomado de forma isolada da realidade social do trabalho, como um animal que faz 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

98 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

ferramentas4. Ao prescindir de determinar o processo social da produção, o modelo 

protético separa o desenvolvimento tecnológico do desenvolvimento histórico. 

Quando a relação da técnica com o homem aparece em sua natureza universal, a 

relação aparece destituída das relações sociais de produção em que se encontram no 

desenvolvimento histórico. E, em sua natureza universal, o ser humano desaparece 

enquanto resultado de um processo social e aparece em seu gênero universal, 

destacado da sua existência socio-histórica. 

A tese do modelo protético tampouco dá conta de pensar a separação entre 

produtor e meio de produção, ou a separação entre seres humanos trabalhadores e 

não-trabalhadores, ou seja, da técnica como extensão do homem não se segue o modo 

de produção capitalista. Isso pode significar que o modelo protético atende a 

princípios emancipatórios, pois nos permite adiantar um modo de produção no 

horizonte da abolição de classe e da realização universal da humanidade. Mas, sem 

elucidar as relações do homem com a técnica atualmente existentes, não há como 

orientar ou guiar um processo cujo objetivo é de romper com a situação atualmente 

existente5.  

Ao presumir o controle e a agência do trabalhador na produção do objeto, ou 

seja, ignorar a condição de trabalho assalariado e de produção fragmentada, o modelo 

protético tampouco consegue explicar os efeitos de estranhamento do homem da sua 

atividade de produção. Fruto da divisão social do trabalho no processo de produção 

fabril, da dissolução das guildas e oficinas e da experiência geracional do processo de 

trabalho, a diferença entre o mestre-relojoeiro e o feitio isolado do ponteiro e da 

engrenagem dentro da cadeia de montagem demonstram a distância entre o trabalho 

realizado e o produto. Assim, o modelo protético parece ser mais apropriado para 

explicar modos de produção artesanais pretéritos ou algum modo de produção futuro, 

no qual, em controle da produção, o homem se faz e se inventa, conscientemente, por 

meio de suas técnicas de produção. Contudo, mesmo considerados os princípios 

emancipatórios da tese protética, ela é, a princípio, tradicionalista e atrasada quanto 

ao desenvolvimento técnico da maquinaria, a qual permite uma maior independência 

                                                             

4 Essa é a definição de homem de BENJAMIN Franklin, citada por Marx. O homem 

considerado aquém de suas determinações históricas é entendido, na sua diferença específica, 

como um “animal que faz ferramentas” (MARX, 2017, p. 257) 
5 A compreensão do modo de produção capitalista como condição de possibilidade da 

sociedade comunista se faz clara na Crítica do Programa de Gotha quando Marx declara o seu 

surgimento não pelos próprios pés, “a partir de suas próprias bases”, mas sim como uma 

sociedade que sai da sociedade capitalista. Em seus estágios iniciais, portanto, a sociedade 

comunista traria disposições, formas econômicas e valores morais da velha sociedade (MARX, 

2012, p. 29). 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

99 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

da força motriz humana direta na produção. Na maquinaria, a força motriz de trabalho 

humana é substituída por calor ou eletricidade e passa a ser organizada por um 

processo de trabalho cada vez mais dependente de fiscalização, supervisão e regulação 

das máquinas. Nela, a nova função do trabalhador é de manter a produção em 

funcionamento ininterrupto – a exemplo do abastecimento da maquinaria com carvão 

– o que favorece outros modos de alienação e estranhamento. Isso sem contar com as 

novas técnicas de automação do início do século XX (a cibernética e a teoria da 

informação sendo seus momentos-chave, cujo momento inicial de desenvolvimento já 

se dá na Revolução Industrial com os motores homeostáticos e a ciência 

termodinâmica, que alcançavam o semi-automatismo). Portanto, a tendência 

emancipatória da técnica, no trabalho lúdico e artesanal do modelo protético, persiste 

em pensar a produção como dependente do dispêndio de força humana (ainda que 

mediada por instrumentos e ferramentas), enquanto, na tendência emancipatória da 

técnica na maquinaria e na automação, o dispêndio de trabalho humano é reduzido ao 

mínimo, e aqueles instrumentos e ferramentas, antes movidos por trabalhadores, 

passam a ser movidos por máquinas (BENJAMIN, 2012, p. 41). 

Por fim, a debilidade da tese da técnica como prótese ou extensão humana 

também se mostra ao pensarmos o desenvolvimento da maquinaria industrial junto 

ao desenvolvimento das ferramentas e instrumentos. Ferramentas e instrumentos 

podem ser tanto acoplados ao organismo humano (manipulados pelo trabalhador 

diretamente) quanto acopladas a uma força motora não-humana (um pistão acoplado 

a uma rede de transmissão acoplada a um motor a vapor inspecionado e 

supervisionado por um trabalhador). Na gênese do capitalismo industrial temos “a 

produção mecânico-industrial de bens de consumo por meio de máquinas feitas 

artesanalmente”. (MANDEL, 1985, p. 130). A produção dessas máquinas iniciais pode 

ser explicada pelo modelo protético, centrado na agência humana, já a produção de 

bens de consumo por meio de máquinas      exige outro modelo que não se centra na 

agência humana do trabalhador.  

Considerando o processo histórico de separação entre produtor e meio de 

produção – a desarticulação do trabalhador da posse de seu meio de trabalho, 

apropriado pelo capitalista (a máquina de tecer) ou ainda pelo fundiário (o campo, o 

bosque, a terra, de que não trataremos aqui) – o que se dá na passagem para formas 

mais desenvolvidas da técnica é a redução da ação humana como ato que dá coerência 

ao processo de trabalho, e a ampliação da esfera de presença da maquinaria em posse 

de outrem no processo de produção6. Portanto, o controle da produção do objeto, 

                                                             

6 Não poderemos tratar com minúcia este ponto mas, o que dá unidade ao modo de produção 

capitalista é o processo de produção de valor e mais-valor, independentemente da proporção 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

100 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

presumido no modelo protético, perde sua força explicativa na experiência do 

processo de produção capitalista. A forma de trabalho que surge desse 

desenvolvimento das forças produtivas é a do estranhamento ou alienação do 

trabalhador da sua atividade vital consciente. Um mundo criado pelos trabalhadores, 

mas estranho a eles. Marx escreve em 1844 nos Manuscritos de Paris sobre a alienação 

nesse sentido: “o objeto (Gegenstand) que o trabalho produz, o seu produto, se lhe 

defronta como um ser estranho, como um poder independente do produtor.” (MARX, 

2010, p. 80). O trabalhador produz tanto produtos como bens de consumo, quanto 

produtos como os próprios meios de produção, as ferramentas e algumas máquinas. 

As máquinas (meios de produção) são fabricadas em um local e então aparecem diante 

de outro trabalhador em outro local, que vistoria ou opera uma de suas partes como 

um poder independente, como um ser estranho a ele.  

O modelo explicativo da prótese, centrado na agência humana e que presume 

o controle e a ação do trabalhador, estendido por meios técnicos, não serve, portanto, 

como fator que dá coerência à produção, por ter sua imagem e seu modelo na 

ferramenta, no instrumento. As metamorfoses do desenvolvimento técnico, do 

instrumento à máquina, da manufatura à grande indústria pedem uma explicação que 

começa na máquina e termina no homem. Portanto, o modelo protético 

retrospectivamente se mostra como uma abstração do desenvolvimento das forças 

produtivas, uma vez que nele, sob a imagem do instrumento e da ferramenta, o 

humano isolado, figura como um indivíduo isolado, fora das relações sociais que o 

definem7.  

                                                             

de maquinaria e força de trabalho humana. A proporção entre o conjunto das máquinas, 

matérias-primas e trabalho humano necessário, entre meio de produção e força de trabalho, se 

dá o nome de composição orgânica do capital, e sua tendência é de aumentar com o 

desenvolvimento técnico, ou seja, uma proporção maior de capital está na maquinaria 

comparado ao capital que está na força de trabalho. Mesmo assim, deve-se ter em vista que a 

unidade é a formação e aumento de valor, o que depende do capital variável na força de 

trabalho. Quando Marx chama o capitalista de “capital personificado”, o trabalhador de 

“capital variável” ou “força de trabalho viva”, ou os objetos técnicos de “capital fixo” e 

“trabalho morto”, é por conduzir o argumento do ponto de vista da unidade do processo de 

produção capitalista.  
7 Desloco para a nota uma outra característica que se destaca no momento protético, 

principalmente o que parte da dominação da natureza pelo homem: o mito da natureza 

autotélica, autoprodutora, autogeradora e autônoma do homem moderno. Nele, a natureza é 

tomada como uma massa amorfa, moldável à vontade, lei e finalidade postas pelo homem 

como senhor de si, na fantasia narcísica da produção do mundo à sua imagem e semelhança e 

sob seu controle total. O argumento é desenvolvido no capítulo III de Estética e Anestética sobre 

o mito da autogeração, um fascínio do homem moderno. Ele se ampara no abandono da 

sensibilidade pelo homem diante do poder da natureza que passa a ser vista como pequena 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

101 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

 

2. Transformações do Trabalho na Maquinaria Capitalista 
 

O mundo técnico que defronta o trabalhador na grande indústria capitalista, 

desenvolvida a partir da manufatura, se transforma em “um mecanismo de produção 

cujos órgãos são seres humanos” (MARX, 2017, p. 413). Os ofícios independentes do 

fiandeiro, do relojoeiro etc. podiam ser explicados pelo modelo protético, mas não o 

processo de trabalho da grande indústria. O momento protético da primeira função 

tecnológica surge em sua direção contrária, revertendo seu sentido. Não são mais as 

ferramentas que são as extensões dos homens, mas os homens que são as extensões da 

maquinaria. Se no artesanato era o trabalhador que se servia da ferramenta, na 

maquinaria, ao contrário, o trabalhador serve a máquina que serve ao processo de 

valorização de capital. (MARX, 2017, p. 494). Na maquinaria sob o modo de produção 

capitalista, os trabalhadores são extensões, prolongamentos, órgãos parciais das 

máquinas e do processo de valorização do capital.  

Como mostramos, o modelo protético tem como imagem e diz respeito ao 

processo de trabalho concreto, o trabalho de um fiandeiro, marceneiro etc., o tipo de 

trabalho mais artesanal que mencionamos, no espaço das guildas e oficinas que 

colocam em relação indivíduo e comunidade. Por sua vez, no processo capitalista, 

temos a abstração das qualidades específicas do trabalho, que passa a servir como 

auxiliar da produção de valor e da criação de excedente, toma-se nele o indivíduo por 

mera força de trabalho, e sua atividade é tida por sua forma quantitativa (mensurada 

em tempo de trabalho). O trabalhador surge como apêndice da maquinaria, apetrecho 

ou força de trabalho vivo que, do ponto de vista do capital, é capital variável, cujo 

valor é prover mais-valor8. Do ponto de vista do capital, o ser humano existe enquanto 

                                                             

diante da razão em sua salutar superioridade (movimento descrito no sentimento do sublime 

natural na terceira crítica de Kant). Susan Buck-Morss não estende o argumento em seu ensaio, 

mas faz ele ressoar no interior de seu texto ao conceituar o narcisismo do homem moderno 

como “essa protuberância não sensorial e anestética”. O homem moderno afirma-se 

presunçosamente fálico “como se, não tendo nada tão embaraçosamente imprevisível ou 

racionalmente incontrolável quanto um pênis sensorialmente sensível, ele pudesse afirmar 

com confiança que é o falo.” (Buck-Morss, 2012, p. 160) 
8 Os dois capítulos centrais para a compreensão desse processo são O processo de trabalho e O 

processo de valorização do Capital de Marx, mas refiro-me ao breve parágrafo que resume um 

pouco do processo de produção capitalista, a transformar o dinheiro enquanto capital 

produtivo, investido na produção, em mercadoria (força de trabalho e meio de produção) 

transformada em capital e mais-valor (em uma de suas formas resumidas da fórmula D-M-D’, 

onde D é dinheiro, M mercadoria e D’ dinheiro mais o excedente da produção): “Ao 

transformar o dinheiro em mercadorias, que servem de matérias para a criação de novos 

produtos ou como fatores do processo de trabalho, ao incorporar força viva de trabalho à sua 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

102 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

força de trabalho a ser reproduzida e reposta (a reprodução da força do trabalho é 

representada pelo salário; a nutrição e repouso que mantém o trabalhador vivo para 

que prossiga o ciclo contínuo da jornada de trabalho9) uma vez que, no trabalho “gasta-

se uma quantidade de músculos, nervos, cérebro etc. humanos” (MARX, 2017, p. 245). 

É necessário, portanto, acompanhar o desenvolvimento técnico através do 

desenvolvimento da organização social pois as grandes fábricas e máquinas tiveram 

suas aplicações organizadas pelo modo de produção capitalista. Pelo menos no 

desenvolvimento técnico da maquinaria, faz-se necessário pensar o homem e a técnica 

em relação ao corpo social que os articulam, que aqui examinamos no processo de 

trabalho capitalista.  

Do modelo que ressalta o homem no controle de sua atividade produtiva, em 

que o homem aparece no seu ser genérico e universal, a um modelo que se 

comprometa a pensar a realidade social existente em que, com o desenvolvimento 

tecnológico conjugado ao desenvolvimento capitalista, fez-se do homem uma força 

que aparece tão somente como órgão parcial da maquinaria fabril e do processo de 

valorização (cf. MARX, 2017, p. 491).  

O conjunto da fábrica em sua configuração mais desenvolvida é assim descrita 

em sua aplicação capitalista por Andrew Ure em A Filosofia das Manufaturas:  

 

“[...] um autômato colossal, composto por inúmeros órgãos mecânicos, 

dotados de consciência própria e atuando de modo concertado e 

ininterrupto para a produção de um objeto comum, de modo que todos 

esses órgãos estão subordinados a uma força motriz, semovente”. 

(Ure apud MARX, 2017, p. 491) 

 

Esses órgãos mecânicos que Ure diz serem partes do autômato colossal, 

dotados de consciência própria e subordinados a uma força motriz, semovente, são os 

                                                             

objetividade morta, o capitalista transforma o valor – o trabalho passado, objetivado, morto – 

em capital, em valor que se autovaloriza, um monstro vivo que se põe a ‘trabalhar’ como se 

seu corpo estivesse possuído de amor” (MARX, 2017, p. 271) 
9 Importante aludir ao ocultamento do processo de exploração do trabalho que a forma-salário 

realiza. Nele, é como se toda a jornada de trabalho se convertesse na forma dinheiro: no salário 

“todo trabalho aparece como trabalho pago” (MARX, 2017, 610). Na realidade, o salário 

corresponde ao tempo de trabalho que o trabalhador realiza para si, para sua própria 

reprodução. O mais-trabalho, o que realiza para outrem, para o capitalista, é o trabalho 

gratuito do assalariado. Ver, por exemplo, o anuário estatístico do Ilaese de 2021 que 

demonstra a permanência e escala da usurpação da riqueza produzida pelo trabalhador que é 

expropriada para mãos alheias. Uma filial da Vale S.A, a SALOBO, paga o salário ao 

trabalhador nos primeiros 21 minutos de sua jornada de trabalho de 8 horas. Ou seja, 7 horas 

e 39 minutos estão fora de seu controle e fruição. (ILAESE, 2021) 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

103 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

homens. Órgãos mecânicos com consciência própria, trabalhadores reduzidos a 

funções parciais de um todo. A passagem de Ure é citada no Capital e comentada por 

Marx na sua validade restrita ao modo de produção capitalista. Ao contrário da 

tendência emancipatória do maquinário em que o “trabalhador coletivo combinado, 

ou corpo social de trabalho, aparece como sujeito dominante e o autômato mecânico, 

como objeto”, na aplicação capitalista do moderno sistema fabril “os operários só são 

órgãos conscientes pelo fato de estarem combinados com seus órgãos inconscientes, 

estando subordinados, juntamente com estes últimos, à força motriz central” (MARX, 

2017, p. 491). Nesse sentido, Deleuze & Guattari abordam a diferença da tese protética 

e do sistema fabril nos termos de máquina técnica (a prótese) e da máquina social (a 

maquinaria): ao pensarem a primeira como “prolonga[mento] da força do homem  

[...]”, e a segunda, que “tem os homens como peças [...] os integra, interioriza-os [...].” 

(Deleuze & Guattari, 2011, p. 187).  

O momento decisivo de se ressaltar é da compreensão de que o momento 

protético do desenvolvimento técnico das primeiras máquinas artesanais assinala uma 

criação que sai do controle. Na segunda função do desenvolvimento técnico, as 

ferramentas e máquinas inicialmente criadas artesanalmente pelo homem reincidem 

sobre o corpo humano, ou seja, ao invés de pensarmos as máquinas no sentido de 

serem criações técnicas humanas, passamos a pensar nas transformações acarretadas 

no corpo humano diante desses autômatos colossais. Portanto, revertemos o sentido 

da imagem do corpo na tese protética, a técnica deixa de ser um prolongamento dos 

órgãos humanos, e o humano passa a ser um prolongamento da técnica. Se seguirmos 

como um momento genético do desenvolvimento tecnológico, o modelo protético se 

restringe aos momentos em que a atividade humana, o trabalho e o maquinário 

estiveram ou venham a estar sob seu controle. Pois, a criação das colossais máquinas 

de produção erguidas pelo vínculo diabólico entre trabalho e capital sob direção da 

classe burguesa, “assemelha-se ao feiticeiro que já não pode controlar os poderes 

infernais que invocou” (Marx & Engels, 2010, p. 43-4)10.  

 

                                                             

10 A alusão é ao Aprendiz de Feiticeiro (Der Zauberlehring) de Goethe, 1797. O imaginário gótico 

e da literatura fantástica permeia particularmente o Capital de Marx. A descrição da escala e 

magnitude da maquinaria faz reaparecer o instrumento artesanal utilizado na construção de 

máquinas em sua “dimensão ciclópica”, onde, no lugar da máquina isolada surge um 

“monstro mecânico” com uma “força demoníaca”, cito: “O torno mecânico é o renascimento 

ciclópico do torno comum de pedal, [...] a ferramenta da máquina de cortar é uma monstruosa 

tesoura, e o martelo a vapor opera com uma cabeça comum de martelo, porém de peso tal que 

nem mesmo Thor seria capaz de brandi-lo.” (MARX, 2017, p.459).  



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

104 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

3. O Eu Tecnológico, a Adaptação Anestética e a Segunda Função do 

Desenvolvimento Técnico: O Corpo como Extensão da Técnica 
 

Para finalizarmos, vamos um pouco mais adiante, recuperando a segunda 

parte da citação de Susan Buck-Morss. Nela, se faz necessário pensar o 

desenvolvimento técnico na reorientação do sentido da extensão ou prolongamento 

técnico: da reincidência da tecnologia sobre o aparelho psíquico humano, sobre o 

corpo sensível. Como vimos, o desenvolvimento das grandes máquinas da revolução 

industrial acompanha o desenvolvimento técnico da tese protética até certo ponto, em 

que uma outra explicação se exige. Dentre outras justificativas que examinamos, há de 

se levar em considerar o desenvolvimento técnico na medida em que se articula com 

o desenvolvimento do capitalismo, o que dentre outras coisas torna a tendência de 

alívio do jugo do trabalho e liberação do homem ao ócio da maquinaria, no aumento 

e intensificação da jornada de trabalho e empobrecimento do trabalhador. Aqui 

veremos brevemente a intensificação e alta exposição dos sentidos humanos diante da 

reincidência dos estímulos tecnológicos. A esse momento corresponde o crescimento 

das grandes metrópoles e a ampliação da escala e intensidade de produção do 

trabalho. A magnitude das multidões urbanas e a dimensão que alcança o maquinário 

tecnológico produzem um meio de vida transformado do homem, de alta incidência e 

sobrecarga de estímulos. 

Há, portanto, uma diferença na intensidade, periodicidade e alcance de 

estímulos entre o momento histórico mais característico da produção artesanal na tese 

protética, ao qual corresponderia uma natureza campestre e coletividades articuladas, 

e do processo de modernização industrial que coloca o corpo humano diante de 

máquinas de escala colossal em uma sociedade de massas de alta densidade 

demográfica nas multidões das grandes cidades e centros industriais.11 

A essa diferença corresponde um funcionamento psíquico diferente, uma 

formação da sensibilidade corporal distinta. Particularmente nas fábricas industriais, 

a inundação de estímulos simultaneamente expõe o ser humano ao perigo e o protege 

através dos sinais sonoros e visuais que, como sinais de trânsito, são os condutores e 

sincronizadores o processo de trabalho. Bastando acompanhar seu ritmo e executar os 

movimentos devidos. 

                                                             

11 Essa diferença pode ser posta em termos da alienação das relações humanas, ou seja, do 

homem que se aliena dos outros homens, nos meios de transporte coletivo como se vê na 

passagem de Georg Simmel, citada por Walter Benjamin: “Antes do aparecimento do ônibus, 

do trem, do bonde no século XIX, as pessoas não conheciam a situação de se encontrar durante 

muitos minutos, ou mesmo horas, a olhar umas para as outras sem dizer uma palavra” 

(Simmel apud Benjamin, 2021, p. 40) 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

105 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

Uma das transformações acarretadas no aparelho psíquico humano pela 

maquinaria em sua existência enquanto capital fixo e meio de produção capitalista se 

dá nas operações do trabalho. Se no processo artesanal, o produto de trabalho se 

apresenta de forma completa para o trabalhador, ou ainda, parcial, mas enquanto 

etapa na aprendizagem do processo total do trabalho, na era industrial, o trabalho 

lúdico, criativo e variado, é substituído pelo trabalho automático, mecânico e 

repetitivo. O trabalhador é destruído em sua qualidade singular e tornado uma 

quantidade abstrata de trabalho, a serviço de uma maquinação repetitiva. As 

operações dos trabalhadores, a atividade vital consciente, é tornada operação 

mecânica, o operário é tornado um “autômato vivo”.  

Ao funcionamento da máquina, desse modo, acoplam-se os trabalhadores ao 

processo de produção que se encadeia de forma semiautomática, bastando o 

supervisionamento e a regulação contínuos. Deixa de ser a atividade humana 

consciente do trabalho – como modificação ativa e consciente da matéria – que 

determina a cadeia de produção, mas a automaticidade do próprio meio de produção, 

que passa a ser regulado e fiscalizado pelo trabalhador que o monitora. Não há mais 

objeto que seja produto direto do trabalho de um indivíduo isolado. Com a divisão 

social do trabalho, os objetos parciais são, quase todos, partes integrantes de um 

processo total (MARX, 2011, p. 587). Lemos no socialista Robert Owen, de 1840, sobre 

a observação da maior valorização da maquinaria, dos meios de produção, diante às 

pessoas, os seres humanos: 

 

Desde a introdução generalizada do mecanismo inanimado nas 

manufaturas britânicas, as pessoas foram tratadas, com poucas 

exceções, como uma máquina secundária e subordinada, e de longe se 

deu mais atenção ao aperfeiçoamento da matéria-prima de madeira e 

metais do que ao de corpo e espírito. 

(Owen, R. apud Marx, K. 2011, p. 589) 

 

Nessa redução do corpo e do espírito humanos à condição de apêndice 

acessório à maquinaria, ao estatuto de máquinas secundárias, tornam o trabalhador 

subordinado ao ritmo regular e contínuo da maquinaria. Diante dessa condição o 

trabalhador espelha o ritmo mecânico da máquina. Suas intervenções paulatinas 

acompanham o movimento mecânico e seu corpo se exercita e se move como um 

autômato vivo. Diante de serras e martelos colossais, calores infernais e ambientes 

insalubres, é adaptar-se às condições ou correr riscos fatais. Um dos relatórios de 

inspeção de fábricas londrinas, de 1867, apontava para “as novas fontes de acidentes” 

que passaram a existir em decorrência da velocidade aumentada da maquinaria, do 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

106 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

crescente aumento de sua força, exigência de rapidez e precisão nos movimentos que, 

no caso de descuido, podem decepar membros (MARX, 2011, p. 498). Os trabalhadores 

pagam o preço do desenvolvimento técnico com todos seus órgãos dos sentidos. A 

exposição ao risco de trabalho exige mimetizar os movimentos mecânicos, e a adequar 

o “seu próprio movimento ao movimento uniforme e contínuo de um autômato” 

(MARX, 2011, p. 492).  

Ainda que examinemos aqui a redução do trabalho humano ao movimento 

repetitivo de um autômato no século XIX, é importante notar a continuidade dessa 

deterioração da condição de trabalho diante da maquinaria mais automatizada no XX. 

Citando o relato de um trabalhador industrial para uma pesquisa sobre relações 

industriais nos Estados Unidos em 1956, Friedrich Pollock, em seu estudo sobre as 

consequências econômicas e sociais da automação, ressalta a necessidade de adaptação 

dos trabalhadores ao movimento das novas máquinas a fim de se reduzir a fadiga e o 

desgaste. Esse trabalhador de fábrica semiautomática, com experiência no trabalho 

artesanal nota como “nos velhos moinhos, você controlava a maquinaria; agora, ela te 

controla” (POLLOCK, 1957, p. 211-2). 

Se, como mencionávamos, a tese da técnica como extensão tem um de seus 

limites no ponto em que o trabalhador deixa de se servir da ferramenta para servir à 

máquina, deixa de ter controle sobre a sua atividade e processo de trabalho para ser 

controlado por ela, e como isso torna o homem um órgão parcial da maquinaria, desse 

último ponto de vista, o homem é concebido a partir da tecnologia, e não mais se 

concebe a tecnologia de produção a partir do homem. É com a maquinaria que essa 

“inversão adquire uma realidade tecnicamente tangível” (MARX, 2011, p. 495)12. A 

partir dessa perspectiva, podemos compreender o desenvolvimento da consciência do 

homem como objeto, do corpo humano e de seu aparelho psíquico considerados pelo 

espelho da técnica. Nele, a profundidade da memória e da experiência geracional do 

trabalho dá lugar à superficialidade das respostas condicionadas automáticas, a 

aprendizagem lúdica é substituída pelo exercício repetitivo de uma mesma função, o 

desenvolvimento de habilidades se torna adestramento para o trabalho (BENJAMIN, 

2021, p. 127-30)13. Dessa maneira, o processo reflexivo, crítico e imaginativo do homem, 

                                                             

12 Essa diferença, como já apontamos, ocorre na síntese do desenvolvimento técnico com o 

desenvolvimento do modo de produção: “Na manufatura e no artesanato, o trabalhador se 

serve da ferramenta; na fábrica, ele serve à máquina. Lá, o movimento do meio de trabalho 

parte dele; aqui, ao contrário, é ele quem tem de acompanhar o movimento. [...]” (MARX, 2011, 

p. 494) 
13 A reflexão de Walter Benjamin sobre o processo de modernização abrange também as novas 

técnicas de reprodução sem seu aporte artístico como a fotografia e o filme, as grandes cidades 

e suas multidões, os esportes e o jornalismo, mas aqui restringimo-nos a tratar do processo de 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

107 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

sua riqueza espiritual e corporal, se atrofiam diante das exigências da modernização 

industrial.14  

Como viemos acompanhando, o desenvolvimento técnico sob o capitalismo 

introduz um novo rol de intensidades, quantidades e ritmos corporais. Os novos 

estímulos (ou, no mínimo, a transformação dos estímulos decorrente do 

desenvolvimento técnico) acompanham correlatos psíquicos. Isso significa dizer que a 

subordinação do trabalhador aos ritmos e exigências da maquinaria afetam 

consciência e subjetividade (e este é um dos sentidos da formulação do trabalhador 

das fábricas como um “autômato vivo”). Como o aparelho psíquico e a própria 

percepção humana estão sujeitos a mudanças e exigências do tempo histórico e da 

organização social, consequentemente é de se considerar a adulteração deles nas 

condições impostas pela maquinaria capitalista, que subordina os gestos humanos ao 

ritmo maquínico.  

A percepção humana se organiza junto ao meio em que ela ocorre, ela é 

determinada tanto pelo desenvolvimento biológico humano, quanto pelo 

desenvolvimento histórico (BENJAMIN, 2012, p. 25). Submetidos ao regime de 

produção fabril, os movimentos ritmados do processo de produção e os estímulos 

incessantes dos órgãos do sentido, exigem do trabalhador acompanhar e sincronizar-

se com as exigências do modo de produção fabril e com as condições adulteradas, 

insalubres e mortíferas da nova atmosfera sensorial15.  

                                                             

trabalho na fábrica. No entanto, cabe citar uma passagem situada junto à analogia entre 

montagem do filme e processo de trabalho são mencionadas n’A Obra de Arte na Época de sua 

Reprodutibilidade Técnica: “[O] processo do trabalho, principalmente depois de normatizado 

pela cadeia de montagem, ocasiona, diariamente, inumeráveis provas de teste mecanizado. 

Tais provas ocorrem secretamente: quem não passar nelas é desligado do processo de trabalho. 

Ocorrem, no entanto, também de modo explícito: nos institutos para provas de aptidão 

profissional. [...]”. O cinema, por sua vez, “torna exibível o desempenho de teste, ao transformar, em 

um teste, a própria exponibilidade do desempenho” (BENJAMIN, 2012, p. 64-5). Para o filósofo da 

primeira metade do XX, a sétima arte permite expor por analogia, nas salas de cinema, o 

processo de desempenho do trabalho – na figura do ator ou atriz, que no caso, são submetidos 

aos repetidos takes da câmera, passam no teste da filmagem, e sua imagem reaparece repetidas 

vezes na sala de cinema para os novos testes do espectador. 
14 Processo este de conversão realizado a duras custas, citando A Filosofia das Manufaturas de 

Andrew Ure, “Na fábrica automática, a principal dificuldade estava na disciplina necessária 

para fazer com que os indivíduos renunciassem a seus hábitos inconstantes de trabalho e se 

identificassem com a regularidade invariável do grande autômato” (Ure apud Marx, 2017, p. 

496). 
15 A título de exemplo, no mesmo relatório de inspeção das fábricas supramencionado, mas de 

cinco anos antes, em 1861, admitia-se a condição extenuante imposta aos trabalhadores na 

maquinaria de seda e algodão, devido à aceleração do ritmo de movimento. Atribuía-se à 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

108 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

Se relembrarmos a tese de Susan Buck-Morss, a ampliação tecnológica vista na 

maquinaria, deixa os sentidos humanos expostos, mas ao mesmo tempo, a própria 

tecnologia “reverte para os sentidos como uma proteção” (Buck-Morss, 2012, p. 201, 

nota 80) e passa a assumir o papel do Eu [ego], fornecendo um isolamento defensivo. 

O papel do Eu, ou do ego, ocorre justamente no limiar entre o processo psíquico, corpo 

fisiológico e ambiente tecnologicamente alterado, que aqui é alterado diante da 

subjugação do homem às operações na maquinaria.  

Antes de examinarmos a reversão como proteção e o isolamento defensivo da 

técnica , precisamos recuperar um pouco do conteúdo da noção freudiana de Eu, pois 

ela se fazer necessária para a compreensão da segunda função do desenvolvimento 

técnico, qual seja, a de funcionar como armadura, protegendo o aparelho sensorial 

humano da sua alta exposição aos estímulos tecnológicos. O Eu ou o ego é a parte do 

aparelho psíquico que é modificada pelos estímulos externos, responsável por 

acomodar as exigências e limitações percebidas no mundo externo (o princípio de 

realidade) aos desejos transbordantes e irrestritos dos processos psíquicos, do Isso     (o 

princípio do prazer). Situado na superfície do aparelho psíquico, mas excitado pelas 

sensações corporais, o Eu é o limiar entre psiquismo, sensibilidade corporal e ambiente 

externo.  

Quando Susan Buck-Morss enuncia a reversão da tecnologia como uma 

proteção para os sentidos humanos na segunda função do desenvolvimento 

tecnológico, a autora compreende a absorção psíquica da tecnologia, especificamente 

da maquinaria capitalista de que aqui tratamos, como uma forma ilusória do Eu, ou 

do ego, que protege o aparelho sensorial humano de grandes danos por meio de sua 

assimilação psíquica. Isso significa dizer que a tecnologia se assume também como o 

meio pelo qual se media a relação entre o processo psíquico e estímulos externos. A 

tecnologia se torna, simultaneamente, a realidade objetiva do ambiente externo 

tecnologicamente alterado, e a correlata formação de um isolamento defensivo do 

aparelho psíquico, que deve corresponder, de alguma maneira, aos estímulos externos 

tecnológicos para a preservação da vida. Daí que a formulação envolve a assunção da 

tecnologia como Eu, da máquina se transformar em uma armadura psíquica.  

A essa sincronização e integração da percepção dos estímulos externos ao 

processo psíquico das sensações corporais e estímulos internos, operadas pelo Eu, em 

um circuito sensorial que também integra o ambiente é dada o nome de sistema 

sinestésico. Desse modo, diante do ambiente tecnologicamente alterado, a vida 

nervosa é intensificada, as demandas psíquicas do ambiente sobrecarregadas e, 

                                                             

intensificação do trabalho a mortalidade crescente por doenças pulmonares e à saúde geral 

dos trabalhadores.  



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

109 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

portanto, uma maior subordinação dos movimentos flexíveis do corpo aos 

movimentos rígidos da maquinaria torna-se uma necessidade defensiva no ambiente 

de trabalho. Para fins de sobrevivência e atenuação dos danos causados pelo ambiente 

tecnologicamente alterado, o corpo orgânico e a vida humana se mesclam com os 

repetitivos movimentos inorgânicos e mecânicos da maquinaria.  

A questão toda fica mais clara quando enunciada pelo intelectual e militarista 

ultrarreacionário alemão Ernst Jünger, o “agente secreto do fascismo” 16, sobre o qual 

Susan Buck-Morss comenta enquanto um dos entusiastas dessa transformação do 

sistema sinestésico no ambiente tecnologicamente alterado. Entusiasta tanto do 

trabalhador, quanto do militar Jünger os coloca em comparação uma vez que são 

postos lado-a-lado na economia de guerra da modernização industrial do começo do 

XX.  

Jünger teorizou sobre a penetração dos Estados industriais na era do trabalho, 

destacando a mobilização total das forças de trabalho consideradas como energias 

bélicas. Ele observou como, quando reduzida uma massa homogênea de energia 

potencial, a força de trabalho pode ser operada, ordenada e mobilizada para fins 

maiores. Jünger também nota como, diante da experiência na guerra de trincheiras da 

Primeira Guerra Mundial e da sobrecarga atordoante do trabalho com a maquinaria 

pesada, ou seja, diante de condições objetivamente intoleráveis de trabalho, o 

vulnerável e minúsculo corpo humano precisaria ou necessitaria ter desenvolvido 

alguma forma de encouraçamento físico e/ou imaginário que o protegesse dessas 

experiências excessivas.  

Com a previsibilidade estatística dos acidentes industriais, de trânsito ou de 

guerra, o reconhecimento social de uma natureza árdua do trabalho, o 

desenvolvimento e tratamento constante de doenças decorrentes do novo ambiente de 

trabalho, o estresse generalizado, fazem com que as condições se tornem cada vez mais 

aceitáveis como características normais na reprodução social da vida. Diante disso se 

faz necessária a produção de um Eu que intermedie psiquicamente a forma 

                                                             

16 A expressão é de Peter Sloterdijk e faz alusão à posição de Charles Baudelaire na obra de 

BENJAMIN, que o próprio enuncia como a de um “agente secreto”, da “secreta insatisfação 

da sua classe com o seu próprio poder” (BENJAMIN, 2021, p. 323, nota 31). No caso de Jünger, 

esse cínico moderno no limite entre o fascismo e o humanismo estoico, escreve Sloterdijk: 

“[E]le está entre os entusiastas do sujeito duro, que suporta a tempestade de aço. [...] Enterrar 

Jünger sob a suspeita de um fascismo por demais superficial seria, por isso, uma posição 

improdutiva em relação à sua obra. Se há um autor para o qual cabe a fórmula Benjamin  Niana 

do ‘agente secreto’ em nosso século [referindo-se ao XX], então esse autor é Ernst Jünger, que 

ocupou como quase nenhuns outros postos de guarda avançada em meio às estruturas de 

pensamento e de sentimentos fascistas.” (SLOTERDIJK, 2012, p. 608).  



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

110 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

tecnológica, ou seja, que o mecanismo de equilíbrio psíquico diante das novas 

condições tecnologicamente alteradas mimetize e acomode as respostas automáticas, 

condicionadas e mecânicas para a conservação da vida. É frente a isso que Jünger 

entende, no seu caso, em louvor, o desenvolvimento de uma segunda consciência nos 

trabalhadores, que admite sua própria condição enquanto objeto, que tolera a alta 

intensidade dos estímulos e se adapta psiquicamente a eles, pela necessidade de 

submissão às condições precárias de trabalho para a sobrevivência, reprodução e 

continuidade da vida. Se para isso se faz necessário situar-se fora da zona da dor, 

ignorando-a e acomodando-se à sua persistência e continuidade, medicando cada vez 

mais o corpo e a mente ou até produzindo uma identificação psíquica entre 

precarização do trabalho e heroísmo (por uma dupla jornada de trabalho; quantidade 

exorbitante de horas por dia; ausência de repouso no final de semana: num olhar de 

louvor para si mesmo como alguém que conquistou exaustivas 15 horas por dia de 

trabalho; a promissora idealização de um futuro próspero da Nação ou a profissional 

de si; a necessidade constante de bater metas em tempo recorde), são fatores 

determinantes para a formação dessa nova sensibilidade dessensibilizada, situada fora 

da zona da dor, uma segunda consciência que produz no ego a rigidez de um objeto, a 

forma adequada para a objetividade das circunstâncias sociais. A permanência e 

funcionamento contínuo das condições objetivamente intoleráveis do trabalho exige 

uma crescente tolerância sensível e subjetiva do corpo humano, a produção de um 

mecanismo de defesa adequado à transformação do homem como prolongamento da 

máquina, uma forma de blindagem à dor, uma anestesia de si, a formação de um Eu 

que imita a forma das novas condições de trabalho.   

Sob o espelho da organização tecnológica na sua intensificação crescente das 

exigências do trabalho sob o capitalismo, o Eu faz da realidade do corpo físico, 

vulnerável, sujeito à dor e ao sofrimento, uma realidade ilusória diante do corpo 

acostumado e habituado à intensificação dos estímulos, à repetição dos movimentos 

mecânicos, ao prolongamento e intensificação de jornadas extenuantes de trabalho.  

Considerando apenas a primeira função da tecnologia, a da ampliação e 

extensão dos sentidos, essa nova formação do sistema sinestésico se perde de vista. Se 

trata, acima de tudo, de organizar o pensamento sobre a subordinação sensível e 

cognitiva ao mundo do trabalho e, no caso do trabalho fabril, à maquinaria capitalista, 

do que dos homens pretéritos ou futuros em um processo criativo de novas técnicas e 

ampliação de seus sentidos livres e despertos. Devemos sim considerar a primeira 

função do desenvolvimento técnico como uma tendência emancipatória não-realizada 

ou como uma necessidade histórica da forma artística de produção de expressar e 

antecipar o horizonte de emancipação da maquinaria (inerente à sua forma, ver nota 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

111 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

1) e como uma forma do trabalho livre. Mas, enquanto condição estética, ou seja, 

sensível do mundo, e enquanto modelo explicativo para sua permanência e 

continuidade, o modelo é inapto. Tratou-se, portanto, de pensar num modelo que se 

atenta para a degradação do mundo humano pelo trabalho mecanizado sob o jugo da 

maquinaria capitalista, que pense a debilitação do corpo sensorial como a necessidade 

diabólica de espelhamento dos movimentos, gestos e ritmos mecânicos, uma vez que 

é essa contraparte subjetiva e corporal da objetividade o que tornou e torna possível 

tolerarmos condições intoleráveis.  

 

REFERÊNCIAS  
 

ALVES, C. O navio negreiro e outros poemas. Rio de Janeiro: Editora Antofágica, 2022. 

 

BENJAMIN, W. A obra de arte na era de sua reprodutibilidade técnica [2.ª versão]. 

Tradução e notas de Francisco de Ambrosis Pinheiro Machado. Porto Alegre: Zouk, 

2012. 

 

BENJAMIN, W. Rua de mão única; Infância berlinense: 1900. Edição e tradução de João 

Barrento. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2013. 

 

BENJAMIN, W. Baudelaire e a modernidade. Edição e tradução de João Barrento. 1. ed. 

Belo Horizonte: Autêntica, 2021. 

 

BERNABÉ, A. What is a Katábasis? The descent into the Netherworld in Greece and 

the Ancient Near East. Les Études Classiques, Namur, v. 83, p. 15-34, 2015. 

 

BUCK-MORSS, S. Estética e anestética: uma reconsideração de A obra de arte de Walter 

Benjamin. In: CAPISTRANO, T. (Org.). Benjamin e a obra de arte: técnica, imagem, 

percepção. Tradução: Marijane Lisboa; Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Contraponto, 

2012. 

 

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. O anti-Édipo: capitalismo e esquizofrenia. Tradução de 

Luiz B. L. Orlandi. 2. ed. São Paulo: Editora 34, 2011. 

 

DETIENNE, M. Mestres da verdade na Grécia arcaica. São Paulo: WMF Martins Fontes, 

2013. 

 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

112 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

DORTER, K. The transformation of Plato’s Republic. Oxford: Lexington Books, 2006. 

FREUD, S. O eu e o isso (1923). In: Obras completas, v. 18. Tradução de Paulo César de 

Souza. 1. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

 

FREUD, S. O mal-estar na civilização (1930). In: Obras completas, v. 18. Tradução de 

Paulo César de Souza. 1. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

 

HELMS, M. W. Ulysses’ sail: an ethnographic odyssey of power, knowledge, and geograph-

ical distance. Princeton: Princeton University Press, 1988. 

 

HERÓDOTO. História. 3. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2019. 

 

HOWLAND, J. Glaucon’s fate: history, myth, and character in Plato’s Republic. Philadel-

phia: Paul Dry Books, 2018. 

 

HUYSSEN, A. Fortifying heart: totally Ernst Jünger’s armored texts. New German Cri-

tique, n. 59, Special Issue on Ernst Jünger, p. 3-23, Spring-Summer 1993. 

 

ILAESE. Anuário estatístico do Ilaese: trabalho & exploração, v. 1, n. 3, out. 2021. São 

Paulo: ILAESE, 2021. 

 

LAÊRTIOS, D. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. 2. ed. Brasília: Editora da 

Universidade de Brasília, 2008. 

 

MANDEL, E. O capitalismo tardio. Tradução de Carlos Eduardo Silveira Matos, Regis 

de Castro Andrade e Dinah de Abreu Azevedo. 2. ed. São Paulo: Nova Cultural, 

1985. 

 

MARX, K. Manuscritos econômico-filosóficos. Tradução de Jesus Ranieri. 1. ed. São 

Paulo: Boitempo, 2004. 

 

MARX, K. Manuscritos econômico-filosóficos. Tradução, apresentação e notas de Jesus 

Ranieri. São Paulo: Boitempo, 2010. 

 

MARX, K.; ENGELS, F. Manifesto comunista. Tradução de Álvaro Pina e Ivana 

Jinkings. 1. ed. São Paulo: Boitempo, 2010. 

 



Virtualia Journal, Ouro Preto, v. 01, n. 01, jan./jun. 2026 

 

113 

Mickus, R, Z. A Reversão do Momento Protético. 
 

MARX, K. Grundrisse: manuscritos econômicos de 1857-1858: esboços da crítica da 

economia política. Tradução de Mário Duayer e Nélio Schneider. 1. ed. São Paulo: 

Boitempo, 2011. 

 

MARX, K. Crítica do Programa de Gotha. Tradução de Rubens Enderle. São Paulo: 

Boitempo, 2012. 

 

MARX, K. O capital: crítica da economia política: livro I: o processo de produção do capital. 

Tradução de Rubens Enderle. 2. ed. São Paulo: Boitempo, 2017. 

NIGHTINGALE, A. W. Spectacles of truth in classical Greek philosophy: theoria in its cul-

tural context. Cambridge: Cambridge University Press, 2004. 

 

PLANEUX, C. The date of Bendis’ entry into Attica. Classical Journal, Baltimore, v. 96, 

n. 2, p. 165-192, dez./jan. 2000/2001. 

 

PLATÃO. A República. 4. ed. Belém: EDUFPA, 2016. 

 

POLLOCK, F. Automation: a study of its economic and social consequences. Translated by 

W. O. Henderson; W. H. Chaloner. New York: Frederick A. Praeger, 1957. 

 

RABINBACH, A. The human motor: energy, fatigue, and the origins of modernity. United 

States of America: Basic Books, 1990. 

 

REALE, G. Platão. 2. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2014. 

 

RIO, J. A alma encantadora das ruas. São Paulo: Companhia das Letras, 2008. 

 

RUTHERFORD, I. State pilgrims and sacred observers in ancient Greece: a study of Theōriā 

and Theōroi. Cambridge: Cambridge University Press, 2013. 

 

SLOTERDIJK, P. Crítica da razão cínica. Tradução de Marco Casanova, Paulo Soethe, 

Maurício Mendonça Cardozo, Pedro Costa Rego e Ricardo Hiendlmayer. São Paulo: 

Estação Liberdade, 2012. 

 


	Resumo
	Abstract
	Introdução
	1. Genealogia do Termo Woke
	4. O Caso Bud Light
	8. Conclusão
	Panorama Sobre o Conceito de Encarnação: do Século IV d.C. ao XVIII
	Resumo
	1. O Debate Cristológico a Partir do Século IV D.C.
	2 .  A Noção de Encarnação na Idade Média
	2.1  Alexandre de Hales
	2.2  São Boaventura

	3 -  A Encarnação a Partir do Século XVII  ao  Século de Hegel
	Introdução
	1. Heidegger: Era Tecnológica
	2. Cavell e o Ceticismo
	3. Cinema e Possibilidades de Crítica
	REFERÊNCIAS

